# غالب اورا قبال کے فکری روابط تحقیقی مقالہ برائے ایم فل اقبالیات

گران:

پروفیسرڈاکٹر محمد میں خان شلی مسابق صدر شعبہ اُردو/ا قبالیات علامہ اقبال اوین یونیور سٹی ،اسلام آباد مقاله نگار:

نبيله سجآ د بخاری

رول نمبر: M733211

رجىر يشن نمبر:02-FID-3256



شعبه إقباليات

علامه اقبال او بن بو نيورسي ، اسلام آباد

2007

ALEANA IGRAL

Open Instruction Section)

Acc. No. 109472

Date. 03-01-2208

مکان۵۲، گل، ۸۸، جی ۱/۸ اسلام آباد تاريخ 07 - 10 - 10 - 10 · 10

تقدیق کی جاتی ہے کہ نبیلہ سجّاد بخاری رول نمبر M733211 رجٹریش نمبر 20-FID-3256 رہے تھی مقالہ بڑی موضوع پر یہ تھی مقالہ بڑی موضوع ہے معتالہ اور اقبال کے فکری روابط' کے موضوع پر یہ تھی مقالہ بڑی مخت اور ذہانت سے تحریر کیا ہے۔ مقالہ پانچ ابواب پر شمتل ہے۔ ان ابواب میں موضوع سے متعلق تمام مباحث کا احاطہ کیا گیا ہے۔ سب نکات کی وضاحت کے لئے غالب اور اقبال کے اشعار کے حوالے دیے گئے ہیں اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ سارے اشعار ہر اعتبار سے درست ہیں۔ تحقیقی معیار سے درست ہیں۔ تحقیقی مقالوں میں یہ بات کم ہی نظر آتی ہے۔ میں اس مقالے کے تحقیقی معیار سے پوری طرح مطمئن ہوں اور میرے خیال میں اسے ایم فل کے لئے پیش کیا جاسکتا ہے۔

مسلم ڈاکٹرمخمدص<del>د ی</del>ق خان ٹبلی

# فهرست

| صفحتمبر    | عنوان                                                 | مبرشار |
|------------|-------------------------------------------------------|--------|
| 1          | يبش لفظ                                               | _1     |
|            | باباوّل                                               | ۲      |
| ۴          | غالب اورا قبال كافكرى رشته                            |        |
| IA         | حوالهجات                                              |        |
|            | باب دوم                                               | ٣      |
| IA         | غالب اور اقبالشخصیتماحول اور ادبی روایت کے            |        |
|            | آ کینے میں                                            |        |
| ۳۱         | حوالهجات                                              |        |
|            | بابسوم                                                | ٦,     |
| mm         | غالب اورا قبال کے مشترک موضوعات                       |        |
| గద         | حوالهجات                                              |        |
| 64         | غالب اورا قبال كانضور خودي                            |        |
| ۷1         | حواله جات                                             |        |
| <u>ک</u> ۵ | غالب اورا قبال كانصور شعروتن                          |        |
| 91         | حواله جات<br>ر بر |        |
| 1+1"       | كلام غالب اورا قبال مين تحرك بهخت كوشى اورخارا شگافى  |        |

| 114         | حوالهجات                        |   |
|-------------|---------------------------------|---|
| 120         | غالب اورا قبال كاتضور يتصوف     |   |
| Iar         | حوالهجات                        |   |
| 104         | غالب اورا قبال كاتصورِ جنت      |   |
| 141         | حوالهجات                        |   |
| 1214        | غالب اورا قبال كاتصور رجائيت    |   |
| 191         | حوالهجات                        |   |
| 190         | غالب اورا قبال کی نکته آفرینی   |   |
| 221         | حوالهجات                        |   |
|             | باب چہارم                       | ۵ |
| ٢٢٦         | غالب اورا قبال کے فکری اختلافات |   |
| ۲۲۳         | حوالهجات                        |   |
|             | باب بنجم                        | ۲ |
| <b>1</b> 4  | حاصلِ بحث                       |   |
| <b>r</b> A∠ | حوالهجات                        |   |
| <b>19</b> + | كتابيات                         | 4 |

\_

### بيش لفظ

مشرق ومغرب کے مشاہیر کے ساتھ علامہ محمد اقبال کے فکری روابط اُردوادب کا ایک متعقل موضوع ہے۔ خصوصاً ایشیائی شعرا میں علامہ اقبال کو جو ربط و تعلق مرز ااسد اللّٰہ خان غالب سے رہا ہے اس کی اہمیت کو مدنظر رکھتے ہوئے اکثر ناقدین نے غالب ہی کوا قبال کا روحانی پیشواتسلیم کیا ہے اسی خیال کی بنیاد پر میں نے ایم نیل اقبالیات کے حقیقی مقالے کے لئے موضوع

"غالب اورا قبآل ك فكرى روابط"

کا انتخاب کیا۔ کیونکہ غالب اور اقبال جیسے آفاقی شعراکی قدر شناسی اردوزبان وادب کی اہم ترین ضرورت ہے۔ مجھے اس موضوع پر تحقیق کرتے ہوئے غالب اور اقبال کے فکر وفلسفہ کو بہتر طور پر سمجھنے کا موقع ملا۔ علامہ اقبال کا غالب سے جوفکری رشتہ استوار تھا اس کی نوعیت کو جاننے کی کوشش کی گئی۔ دوران تحقیق ادبی ذوق کی تسکین کا سامان بھی فراہم ہوالیکن غالب اور اقبال جیسی قد آور شخصیات کی ہمہ گیری کے سامنے اپنی کم مائیگی اور بے بضاعتی کا احساس بھی دامن گیر ہا اور بہت کچھ جان لینے اور تحریر کرلینے کے بعد بھی یہی احساس ہوا کہ:

ع حق تویہ ہے کہ حق ادانہ ہوا

عالب اورا قبال کے فکر وفن کی وسعت اور تنوع بے اندازہ ہے۔ لہذا دونوں عظیم ہستیوں کی شاعری'' گنجینہ معنی'' کا ایسا' طلسم'' نظر آئی جس کی معنویت کی تہدتک پہنچنا مشکل ہے۔ بار ہا قدم ڈگرگائے یہاں تک کہ ڈاکٹر خلیفہ عبدائکیم، ڈاکٹر یوسف حسین خان، ڈاکٹر شخ محمدا کرام اور ڈاکٹر فر مان فتح پوری جیسے عظیم اسا تذہ کے چراغ فکر نے راہ دکھائی۔ حقیقت سے بھر پوراستفادہ کیا گیا۔ اوران کی حقیقت سے بھر پوراستفادہ کیا گیا۔ اوران کی تحقیق آرا کی روشن میں، میں بھی اسے خیالات کومنظم کرسکی۔

تحقیقی مقالے ' غالب اور اقبال کے فکری روابط' کوکل یا نجے ابواب میں منقسم کیا گیا ہے۔

پہلاباب 'غالب اورا قبال کافکری رشتہ' ہے۔جس میں غالب اورا قبال کےفکری روابط کی نوعیت کا جائزہ لیا گیا ہے۔ آغازِ شاعری ہی سے اقبال کا غالب سے جوربط وتعلق قائم ہوا تھاوہ پایانِ عمر تک برقر ارربا۔ اقبال کے شذرات ، نظم ''مرزاغالب'' اور ناقدین کی آراء کی روشی میں اس خیال کو مزید تقویت ملتی ہے کہ اقبال کا غالب سے گہرا فکری رشتہ استوار تھا۔

باب دوم''غالب اور اقبال شخصیت، ماحول اور ادبی روایت کے آئینے میں'' دونوں عظیم شعراء کی شخصیت، ماحول اوراُن ادبی روایات کا جائزہ لیا گیاہے جن کے زیرِ اثر غالب اورا قبال کی شخصیت اور فن کی نشو ونما ہوئی۔ باب سوم'' غالب اورا قبال کے مشترک موضوعات' کے زیرعنوان ہے۔ جس میں دونوں شعراء کی فکری ہم آ جنگی اور مطابقت پرنظر ڈالی گئی ہے۔ اس باب میں نہ صرف اقبال کے جستہ جستہ بھر ہے ہوئے مشترک موضوعات کو سیکھا کیا گیا ہے۔ اس باب میں دونوں شعراء کی فکری مشابہت کا احاطہ بھی کیا گیا ہے۔ اس سلسلہ میں تصویر خودی ، تصور فن ، تصویر جائیت اور نکتہ آفرین تصویر خودی ، تصویر جنت ، تصویر جائیت اور نکتہ آفرین جیسے مشترک موضوعات پر ذیلی ابواب قائم کر کے دونوں شعراء کی فکری مشابہت کا جائزہ لیا گیا ہے۔

باب چہارم'' غالب اورا قبال کے فکری اختلافات' پر بینی ہے۔ یہاں اس امر کا جائزہ لیا گیا ہے کہ دونوں شعراء کے افکار وخیالات میں اختلاف کی نوعیت کیا ہے۔ علامہ اقبال نے اپنی شاعری کو امتِ مسلمہ کی بیداری کا وسیلہ بنایا جب کہ غالب کی شاعری ان کے اپنے ہی دل کی آ واز ہے۔ ان کے پیشِ نظر سوائے اپنے احساسات و جذبات کے جب کہ غالب کی شاعری ان کے اپنے ہی دل کی آ واز ہے۔ ان کے پیشِ نظر سوائے اپنے احساسات و جذبات کے اظہار کے کوئی اور عظیم مقصد نہ تھا۔ اس بنیا دی فرق کو لوظر کھتے ہوئے دونوں شعراء کے زہنی فاصلے اور فکری اختلافات کو نمایاں کرنے کی کوشش کی گئے ہے۔

باب پنجم ' حاصل بحث' کے عنوان سے ہے۔ جس میں مقالے کے تمام اہم نکات کو سمیٹا گیا ہے۔ یہاں تمام بھی باب بنجم ' حاصل بحث کا مختر اُ احاطہ کیا گیا ہے۔ اور آخر میں یہ نتیجہ اخذ کیا گیا ہے کہ اقبال غالب کی فکری تو انائی کے نہ صرف معترف معترف معترف معترف سے بلکہ غالب کے افکار وخیالات سے مستفیض ہونے کا اعتراف بھی کرتے رہے۔ اقبال کی پہندیدہ شخصیات میں غالب اول تا آخر بلند مرتبہ پرفائز رہے لیکن جہاں جہاں اُ نہوں نے ضروری سمجھاوہ اِں ان کی فکر سے اختلاف بھی کیا۔ حقیقت سے ہے کہ اقبال نے اپنا ممراج ہے اور ہمہ گیر شخصیت کے طفیل اپنے کلام کو اُس معراج تک پہنچایا کہ اس کی مثال تا حال پیدانہ ہو سکی۔

اہلِ زمیں کو نسخہ زندگی دوام ہے خونِ جگر سے تربیت پاتی ہے جو سخنوری

یہاں بیامربھی قابلِ ذکر ہے کہ اس مقالے کی تیاری میں غالب کے تمام اُردواشعار کے حوالے''دیوانِ غالب جدید' المعروف بہ نسخہ حمید بید معہ مقدمہ دیوان ڈاکٹر عبدالرحمٰن بجنوری سے اخذ کیے گئے ہیں جے ڈائر یکٹر تعلیمات ریاست بھویال کے مفتی محمہ انورالحق نے مرتب فرمایا ہے جب کہ فارسی اشعار کی صحت کے لئے''کیا سے غالب فارسی'' کی جلداوّل دوم اورسوم کو پیشِ نظر رکھا گیا ہے جسسید مرتضیٰ حسین فاصل کھنوی نے مجلسِ تی ادب کے غالب فارسی'' کی جلداوّل دوم اورسوم کو پیشِ نظر رکھا گیا ہے جسسید مرتضیٰ حسین فاصل کھنوی نے مجلسِ تی ادب کے زیر اہتمام کے جا میں ترتیب دیا، جب کہ علامہ محمدا قبال کے تمام تر اُردواشعار کے حوالے''کلیا ہے اقبال اُردو'' شاکع کردہ شخ غلام علی اینڈسنز لا ہوراشاعت سوم کے 194ء سے اور فارسی اشعار کے حوالہ جات میں دیوان وکلیات کے صفح تمبر کا اندار ج

کردیا گیاہے۔

مجھے ہمیشہ اپنی خوش بختی پہنازرہے گا کہ اس مرحلہ تحقیق وقد قیق میں مجھے ڈاکٹر محمد میں خان نبلی جیسے عظیم المرتبت استاد کی مگرانی کی سعادت نصیب ہوئی۔ ڈاکٹر صاحب نے نہ صرف نہایت شفقت اور محبت سے میری رہنمائی فرمائی بلکہ قدم قدم پر حوصلہ بھی بڑھایا اور ان کے زیرِ نگرانی میں اپنا تحقیقی مقالہ باتسانی پایہ تھیل تک پہنچ پاسکی۔ میں ان کی تہدول سے ممنون رہوں گی۔

میں اپنے رفیقِ حیات سید سجاد احمد بخاری، رفیقهٔ کار ڈاکٹر نحیبہ عارف، استادِمحتر م ڈاکٹر شاہد کامران کا بھی خصوصی طور پرشکر بیادا کرنا چاہتی ہوں جن کے مخلصانہ تعاون کی بدولت میں اس راہ کی دشوار یوں سے بخو بی عہدہ براء ہوسکی ۔شکر بیہ

نبيله سخاري

اسلام آباد فروری ۷۰۰۲ء باب اوّل غالب اورا قبال کافکری رشته

## غالب اورا قبآل كافكرى رشته

مشرق ومغرب کے مشاہیر کے ساتھ علامہ اقبال کے فکری روابط اُردوزبان وادب کا ایک مستقل موضوع رہے ہیں۔ مختلف شخصیات کے ساتھ ان کی ذہنی وفکری ہم آ ہنگی پر گرانقدرتج ریں سر مایہ موجود ہے کیونکہ ان کے کلام میں بیک وقت حافظ کا سوز اور سرمستی بھی ہے اور عمر خیام کی رندی و بے با کی بھی ، غالب کی انا نیت وخود داری بھی ہے اور جدت طرازی بھی ، اکبر کا تیکھا بین بھی ہے اور حالی کا جذبہ تو می بھی ، شیکسپیئر کی فطرت نگاری بھی ہے اور ملٹن اور گوئے کی حکمت شعاری بھی ۔ وہ خود اعتراف کرتے ہیں کہ:

ع بہت دیکھے ہیں میں نے مشرق ومغرب کے میخانے ا بلکہ دوسروں کو بھی اُن کا بہی مشورہ ہے کہ:

ع مشرق سے ہوبیزار ندمغرب سے حذر کریے

حقیقت سے کہا قبال کی شخصیت اور فکر کی تغمیر وتشکیل میں مشرق ومغرب کے تمام اہل علم وفضل کا ہاتھ رہا۔ انہوں نے علم وحکمت کو''مومن کی گمشدہ میراث' نضور کرتے ہوئے ہرجگہ سے اُٹھا لینے اور حاصل کرنے کی ہرممکن کوشش کی ۔لہذا جوشخصیات اقبال کے حلقہ' تا ٹر میں زیادہ معتبر ومحتر م ٹھہریں اُن کی نسبت اپنی ڈائری میں تحریر فرماتے ہیں:

"I confess I owe a great deal to Hegel, Goethe, Mirza Galib, Abdul Qadir Bedil, and Words Worth. the first two led me into the inside to the things, the third and fourth tought me how to remain oriental in sprit and expression after having assimilated foreign ideals of poetry, and the last saved me from athiesm in my student days."

"العن اعتراف كرتا بول كه عن في يريك اورود درته عن بهت استفاده وين المناود ورد درته عن بهت استفاده المناود ورد ورده من المناود ورد ورته عن المناود والمناود والمناو

مشرقیت کی روح کیسے زندہ رکھول۔۔۔، سی

بلا شبہ اہلِ مشرق میں علامہ اقبال کا فکری رشتہ جس عظیم ہستی سے استوار ہوا وہ اسد اللہ خان غالب ہی ہیں جن سے شعوری اور لاشعوری طور پر انہوں نے بہت جذب وقبول کیا اور جن کی فکر اور شخصیت کی تو انائی سے وہ متاثر ہوئے بنانہ رہ سکے۔

غالب اورا قبال میں گہر نے فکری روابط کا سراغ ملتا ہے۔ دونوں کو اُر دواور فارسی شاعری پر مکمل قدرت حاصل مخصی ، دونوں کی شخصیت کا بہترین اظہاراُن کے فارسی کلام میں ہے۔ دونوں کو خدانے زبر دست دل و د ماغ و دیعت کیا تھا، دونوں دوشوں دوشوں ہی کی شاعری'' گنجینه معانی کاطلسم'' تھا، دونوں روش عام پر چلنے سے گریز ال اور جدت طرازی کے خواہاں تھے، دونوں ہی کی شاعری'' گنجینه معانی کاطلسم'' ہے۔ سس میں حکمت وعرفان کے موتی پوشیدہ ہیں۔ دونوں ہی نابغہ روزگار اور ز مانے کا مرکب نہیں راکب ہیں۔

علامہ اقبال کومرزاغالب سے جوزئی مطابقت تھی اُس کا اولین اظہار مدیرِ مخزن سرشخ عبدالقادر'' دیباچہ ُ بانگ درا'' کی پہلی ہی سطر میں اِس طور کرتے ہیں۔

'' کسے خبرتھی کہ غالب مرحوم کے بعد ہندوستان میں بھی کوئی ایسا شخص پیدا ہوگا جواُر دوشاعری کے جسم میں ایک نئی روح پھونک دے گا اور جس کی بدولت غالب کا بے نظیر تخیل اور نرالا انداز بیان پھر وجود میں آئیس گے اوراُر دوادب کے فروغ کا باعث ہوں گے' ہم

دوسرے ہی پیراگراف میں اُن کی غالب اور اقبال کی فکری مشابہت پر بنی بیرائے تیقن کی حدول کو چھو لیتی ہے اور وہ بر ملافر ماتے ہیں کہ:

''غالب اورا قبال میں بہت ی باتیں مشترک ہیں اگر میں تناخ کا قائل ہوتا تو ضرور کہتا کہ مرز ااسد اللہ خان غالب کو اُردواور فاری کی شاعری سے جوشق تھا اُس نے اُن کی روح کو عدم میں جا کربھی چین نہ لینے دیا اور مجور کیا کہ وہ پھر کسی جسد خاکی میں جلوہ افروز ہو کر شاعری کے چین کی آبیاری کرے اور اُس نے بینجاب کے ایک گوشہ میں جے سیالکوٹ کہتے ہیں دوبارہ جنم لیا اور مجمدا قبال نام پایا' ہے غالب اور اقبال کی مماثلت اور تعلق خاطر پر ہنی میرائے اس ہستی نے پیش کی ہے جو ایک بلند پایئر نقاد ، ادب نواز اور ادیب پرور ہونے کے ساتھ ساتھ علامہ اقبال کے ہمرم دیرینہ اور رفیق خاص بھی تھے لہذا مذکورہ رائے کی بڑی وقعت وقد روقیت ہے۔

''بانگِ درا'' میں حصہ اول کے آغاز ہی میں نظم'' مرزاغالب'' بھی خصوصی توجہ کی طالب ہے جس میں علامہ بڑے شدو مَد کے ساتھ نہ صرف اُس عظیم شاعر کوخراجِ تحسین پیش کررہے ہیں بلکہ اُن کی گونا گوں شاعرانہ صفات کا احاطہ بھی فرمارہے ہیں۔نظم ملاحظہ ہو:

مرزاغالب

فکر انسال پر تری ہتی ہے یہ روشن ہوا ہے پر مرغ ِ تخیل کی رسائی تا گجا تھا سرایا روح تو ، بزم سخن پیکر ترا زیب محفل بھی رہا، محفل سے بنہاں بھی رہا دید تیری آنکھ کو اُس کسن کی منظور ہے بن کے سوز زندگی ہر شے میں جو مستو رہے محفل ہستی تری بربط سے ہے سرمایہ دار جس طرح ندی کے نغموں سے سکوت کوہسار تیرے فردوس تخیل سے ہے قدرت کی بہار تیری رکشت فکر سے اُگتے ہیں عالم سزہ زار زندگی مضمر ہے تیری شوخی تحریر میں تابِ گویائی سے جنبش ہے لب تصویر میں نطق کو سوناز ہیں تیرے لبِ اعجاز پر محو حیرت ہے ثریا رفعت برواز بر شاہد مضموں تصدق ہے ترے انداز پر خندہ زن ہے غنچۂ دتی گلِ شیراز پر

آہ! تو اُجڑی ہوئی دتی میں آرمیدہ ہے گلشنِ \*ویمر میں تیرا ہم نوا خوابیدہ ہے

\*ویمبر: جرمنی کامشہور شاعر گوئے اِس جگه مدفون ہے

لطف گویائی میں تیری ہمسری ممکن نہیں ہو تخیل کا نہ جب تک فکرِ کامل ہم نشیں ہائے! اب کیا ہو گئی ہندوستاں کی سر زمیں آو! اے نظارہ آموزِ نگاہِ ککتہ ہیں

گسوئے اُردو ابھی منت پذیر شانہ ہے سفر سفری پروانہ ہے اُردو ابھی منت پذیر شانہ ہے اُردو ابدائی و در ایاد! اے گہوارہ علم و ہنر بین سراپا نالہ خاموش تیرے بام و در ذرے ذرے میں ترے خوابیدہ بین شمس و قمر پول تو پوشیدہ بین تیری خاک میں لاکھول گہر

دفن بچھ میں کوئی فخر روز گار ایبا بھی ہے؟ جھ میں پنہال کوئی موتی آبدار ایبا بھی ہے؟ آ

غالب کی شان میں کہی گئی پیظم اِس بات کا ثبوت ہے کہ اقبال غالب کی رفعت تخیلِ ،ندرتِ فکر ، مجز نگاری ،
لطف گویائی اور شوخی تحریر سے بے حدمتا ترتھے۔ انہیں علم تھا کہ زبانِ اُردوکو نکھار بخشنے کے لئے غالب جیسے عظیم شعراء
کی ضرورت ہنوز باقی ہے۔'' ہائے'' اور'' آ ہ'' جیسے کلماتِ تاسف اقبال کی اس خواہش کو ظاہر کررہے ہیں کہ کاش غالب کی حدیر اور زندہ رہے اور زبان وادب کواپنی قوتِ تخیلہ اور زباندانی سے سرفراز کر سکتے۔

ا قبال سرزمین دہلی سے نخاطب ہیں کہ تیری خاک میں لاکھوں علاء، حکماء، شعراء، صوفیاء، اولیا، شاہان اور ماہرین علوم وفنون آ سود ۂ خاک ہیں لیکن غالب جیسا آ بدارموتی یقیناً اور کوئی نہیں۔

اس نظم کے حوالے سے علامہ اقبال کی شخصیت اور فکر و خیال پر غالب کے تاثر کا جائزہ لیتے ہوئے ڈاکٹر خلیفہ عبدا کلیم اپنی کتاب'' فکرا قبال''میں قم طراز ہیں:

''اگرکوئی شاعرکسی دوسرے شاعر کا صمیم قلب سے جوش وخروش کے ساتھ مداح ہوتو ازروئے نفسیات میدوح کی سیازم آتا ہے کہ مادح اور ممدوح میں کوئی گہری مشابہت ضروری ہے۔ ہرانیان اپنے ممدوح کی

غیر شعوری طور پرتقلید بھی کرتا ہے اور اندازِ نگاہ وطر زِ کلام میں خود بخو دکم وبیش مما ثلت پیدا ہو جاتی ہے'' کے

نظم'' مرزاغالب'' میں اقبال ایک جگہ غالب کو جرمنی کے مایۂ نازمفکر شاعر گوئے کاہمنوا قرار دیتے ہیں : یعنی ع گلشنِ و بمر میں تیراہمنو اخوابیدہ ہے کے

بعدازاں'' پیام مشرق' کے تمہیدی اشعار میں خودا پنااور گوئے کا مواز نہ ومقابلہ پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ میں بھی تمہاری طرح کامفکر اور صاحب بصیرت اور وجدان کا شاعر ہوں فرق ہے تو صرف اتنا کہ میں ایک مردہ قوم میں بندا ہوا جو میری قدر شناس نہیں اور تو نے ایک زندہ قوم میں جنم لیا۔ اقبال دونوں عظیم شعراء کے عمر بحر مداح رہے۔ گوئے کے '' دیوان مغرب' کے جواب میں بطور احترام'' پیام مشرق' لکھی جبکہ'' جاوید نامہ' میں اقبال غالب کی چراغ فکر سے دوشنی لیتے نظر آتے ہیں۔ جوں جو ل اقبال کا ذہمی پختہ اور مطالعہ وسیح ہوتا گیا گوئے اور غالب سے اُن کی وابستگی میں بھی اضافہ ہوتا را گوئے سے عقیدت کا اظہار ان کے اس قول سے ہوتا ہے

''جب کسی عظیم ذہن سے ہمارارابطہ قائم ہوتا ہے تو ہماری روح اپنااکتثاف کر لیتی ہے۔ گوئے گی تخیل کی بیکرانی سے آ شنا ہونے کے بعد مجھ پراپنے تخیل کی تنگ دامنی منکشف ہوگئ۔' فی اقبال کے بیافکاراس حقیقت کی نشاندہی کرتے ہیں کہ:

عالب، گوئے اورا قبآل میں گہری فکری ہم آ ہنگی موجود ہے۔ تینوں ہم خیال اور ہم نواشعراء ہیں جن کارنگ و آ ہنگ باہم مشابہہ ہے۔ ڈاکٹر یوسف حسین خان اپنی کتاب'' غالب اور اقبآل کی متحرک جمالیات' میں تجزیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"میراخیال ہے کہ باوجود مولاناروم کو اپناروحانی مرشد تسلیم کرنے کے اقبال اپنی شاعری میں سب سے زیادہ حافظ، غالب اور گوئے سے متاثر ہے۔ اس کا امکان ہے کہ اقبال کے کلام کا وہی حصد دیر پا ہوجواُس نے اِن تینوں فنکاروں کے زیرِ اثر لکھا ہے۔ " ول

علامہ اقبال کو عالب سے فکری ربط وتعلق تو تھاہی بلکہ وہ مرز اسے جذباتی وابسگی بھی رکھتے تھے۔ اِس جذباتی رشتے کا بےساختہ اظہار اُس وقت ہوا جب سفر پورپ پرروائگی سے قبل آپ نظام الدین اولیاء کی زیارت کے ساتھ ساتھ عالب کی تربت پر بھی حاضر ہوئے۔اور وہاں اپنے جذبات پر قابونہ رکھ سکے اس واقعے کی طرف اشارہ کرتے

ہوئے اقبال اینے ایک خط میں غالب کی نسبت اپنی عقیدت کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''شام کے قریب ہم اس قبرستان سے رخصت ہونے کو تھے کہ میر نیرنگ نے خواجہ صاحب سے کہا کہ مرزاغالب مرحوم کے مزار کی زیارت بھی ہوجائے کہ شاعروں کا جج یہی ہوتا ہے۔خواجہ صاحب موصوف ہمیں قبرستان کے ایک ویران سے گوشے میں لے گئے جہاں وہ گنج معانی مدفون ہے جس پر دہلی کی خاک ہمیشہ ناز کرے گی۔ کشن اتفاق سے اِس وقت ہمار بے ساتھ ایک نہایت خوش آ وازلڑ کا ولایت نام کا تھا۔ اُس ظالم نے مرزا کے مزار کے قریب بیٹھ کر

ع دل سے تری نگاہ جگرتک اُتر گئی

کھواس خوش الحانی ہے گائی کہ سب کی معتبیں متاثر ہو گئیں بالخصوص جب اُس نے بیشعریشھا:

وه بادهٔ شانه کی سرمستیال کهال؟ اُنصح بس اب که لذت خواب سحر گئی

تو مجھ سے ضبط نہ ہوسکا۔ آئھیں پُرنم ہوگئیں اور بے اختیار لوحِ مزار کو بوسہ دے کراُس حسرت کدہ سے رخصت ہوا۔ بیسال اب تک ذہن میں ہے۔ اور جب بھی یاد آجا تا ہے تو دل کوڑ پاجا تا ہے۔'اله علامہ اقبال غالب کوآ فاقی شاعر تسلیم کرتے تھے جس کے ذہن اور تخیل کی رسائی اپنے زمانے اور علاقائی حدود سے ماور اتھی۔''شذرات'' میں غالب کے بارے میں بیروقیع رائے پیش کرتے ہیں کہ:

صاف ظاہر ہے کہ اقبال ہی نے سب سے پہلے غالب شناس کاحق اداکرنے کی شعوری کوشش کی۔ انہوں نے نہصرف غالب سے فکری روابط اُستوار کئے بلکہ اُن کے نظر و تخیل میں مغربی اور مجمی نظر کی آمیزش سے ایک قابلِ تقلید مثال بنادیا۔

علامہ کومرزاغالب سے جوفکری ربط تھاوہ اول تا آخر برقر ارد ہا'' جاوید نامہ' اقبال کی دورِ آخر کی کتاب ہے جو اس اعلاء میں جھپ کرمنظرِ عام پہ آئی۔ آخری زمانے کی اس شاہ کارنظم میں اقبال فکرِ ونن کی بلندیوں کوچھو چکے تھے۔ اِس نظم میں شاعر پیررومی کی معیت میں افلاک کی سیر پر نکلتے ہیں۔ مختلف سیاروں میں ارواحِ جلیلہ اور ملا تک سے شرفِ ملاقات حاصل کرتے ہیں اور اہم مسائل پر تبادلہ خیالات اور سوالات کے جوابات حاصل کرتے ہیں۔

فلک مشتری پرشاعر کی ملاقات منصور حلاج، غالب اور ایران کی مشہور شاعرہ قرۃ العین کی ارواح جلیلہ سے ہوتی ہے۔خود کی کے موضوع پر تبادلہ خیالات ہوتا ہے اور زندگی کے اسرار ورموز بیان کئے جاتے ہیں۔ شاعراور غالب کے درمیان شعر کی وسعت اور بیکرانی خاص طور پر زیرِ بحث آتی ہے غالب کے خیال میں بہت سے نکات ایسے ہیں جو شعر کے تاروں میں نہیں ساسکتے اور ان کے نمود کے لئے شاعری نہیں وہ کا فری درکار ہے جے ماورائے شاعری کا نام دیا جاتا ہے۔نوائے حلاج ،نوائے غالب ،نوائے طاہرہ سننے کے بعد زندہ رودا پنی بعض مشکلات ان ارواحِ بزرگ کے سامنے پیش کرتا ہے۔ یہاں ایک بار پھرا قبالی غالب ہی کو اہمیت وقدر وقیمت بخشتے ہیں جس سے اقبال اور غالب کی دریے دریے نئی کری ایک بار پھرا قبالی غالب ہی کو اہمیت وقدر وقیمت بخشتے ہیں جس سے اقبال اور غالب کی دریے یہ نئی کری ورکار ہے۔ یہاں ایک بار پھرا قبالی غالب ہی کو اہمیت وقدر وقیمت بخشتے ہیں جس سے اقبال اور غالب کی دریے یہ فاری ورکار کا ہمیت وقدر وقیمت بخشے ہیں جس سے اقبال اور غالب کی دریے یہ فاری ورکار کا ہمیت وقدر وقیمت بخشے ہیں جس سے اقبال اور غالب کی دریے یہ فلری وابعی فلری وابھیا ہوتا ہے۔

ا قبال جبرورِ عالب سے شرف ملاقات حاصل کرتے ہیں تو عالب اپنی غزل: بیا کہ قاعدہ کہ آساں بگردانیم قضا بگردشِ رطل ِ گراں بگردانیم سالے

متانه انداز میں جھوم جھوم کرسناتے ہیں۔ بیخودی اورخود شناسی کا وہ ترانہ ہے جوخودا قبال کے دل کی آ واز بھی تھا۔ اُس ز مانے میں اقبال حمل مسئلے پرغور فر مارہے تھے چنا نچہوہ شاگر دانہ انداز میں اپنی الجھن، کجھن کے لئے غالب کے روبروپیش کرتے ہیں اور اس شعر کا مطلب دریافت کرتے ہیں:

بر كبا بنگامهٔ عالم بود رحمته اللعالمينے بم بودس غالب کی اُستاد کی طرح سمجھاتے ہیں کہ ابتداخلق و تدبیراور ہدایت سے ہوتی ہے جس کی انتہار حمتہ للعالمینی ہے۔ غالب اقبال کو آگاہ کرتے ہیں کہ آپ بھی میری طرح '' بینند اُسرار'' ہیں۔ مجھے اِس سے زیادہ پچھے کہنے کی اجازت نہیں تم بھی میری طرح اسرار شعر بخو بی سجھتے ہو اِس لئے صرف اشارہ ہی کافی ہے۔

اے چومن بیندہ اسرارِ شعر ایں سخن افزول تراست از تارِ شعر ۱۵

علامہ اقبال کے نزدیک عشقِ رسول ایمان کا جزواعظم ہے اُس زمانے میں وہابی اور حنی علماء میں ختم نبوت کے مسئلے پر بحث چھڑی ہوئی تھی۔ اِس اہم دینی مسئلے کو سلھانے کے لئے اقبال کی نگاہ اگر کسی کی طرف اٹھتی ہے تو وہ غالب ہی ہیں جن کے افکار کی روثنی میں وہ اپنے ول کی خلش دور کرلینا جائے تھے۔

''جاوید نامہ'' میں زندہ رود نے غالب سے اُن کے ایک شعر کی وضاحت طلب کی اور اس وضاحت میں بھی غالب اورا قبال کی فکری ہم آ جنگی پنہاں ہے۔شعرہے:

> ے قمری کفِ خاکستر و بُلبُل قفس ِ رنگ اے نالہ نشانِ جگرِ سوختہ کیا ہے کا

الغرض فلک مشتری پرا قبال نیاز مندانه غالب کی صحبت میں رہے اور دیر تک اپنے دل کی خلش دور کرنے کے لئے اُن سے سوال کرتے اور جواب حاصل کرتے رہے کیونکہ وہ اُن کو مخس ایک شاعر ہی نہیں بلکہ اس سے بہت زیادہ سجھتے تھے۔غالب اور اقبال کی فکری مطابقت کے شمن میں ڈاکٹر عبدالمغنی کی بیرائے بہت وزن رکھتی ہے کہ:

''ا قبال اور غالب کی ذہنی ساخت اصلاً ایک دوسرے سے ملتی جلتی تھی۔اُن کے نفس کا میلان اور مزاج کا رنگ ایک ساتھا۔خود آگہی، وسعت نظر اور لطافت تخیل کے سرمایہ دار دونوں تھے۔

خودسری، بے باکی، جدت اور اختر اع سے دونوں بہرہ ور تھے۔سب سے اہم بات یہ کہ دونوں کا شعور فلسفیا نہ اور ذوق عاشقا نہ تھا۔ چنا نچہ دونوں ''ورائے شاعری چیزے دگر''کے قائل ہیں اور شاید شعور فلسفیا نہ اور ذوق عاشقا نہ تھا۔ چنا نچہ دونوں ''ورائے شاعری چیزے دگر''کے قائل ہیں اور شاید

''من شاعرِ فرداستم'' کہنا ہے' کیا ڈاکٹر یوسف حسین خان غالب اور اقبال کے غائر مطالعے کے بعد اِس نتیجے پر پہنچے کہ: ''غالب اورا قبال کے خیالات اور فنی محرکات میں بڑی حد تک مماثلت ملتی ہے۔۔۔ میں سمجھتا ہوں کہ یہ کہنا درست ہوگا کہ اقبال غالب ہی کے سلسلے کا شاعر ہے۔ اُس نے اپنے اظہارِ خیال کے لئے غالب ہی کے پیرایئر بیان کی پیروی کی جس میں تخلیقی تو انائی بھی ہے اور ندرت بھی'۔ الم معروف نقاد حامد حسن قادری نے میر، غالب اور اقبال کے محاس شعری کا تجزیہ کرتے ہوئے چند اشعار موزوں کئے ہیں جنہیں یہال نقل کردینادلچیسی سے خالی نہ ہوگا۔ ملاحظہوں:

تین شاعر مختلف اوقات میں پیدا ہوئے جن کے فیضِ طبع نے اُردو کو گُنِح زر دیا اک اثر میں بردھ گیا اک رفعت ِ تخیل میں تیسرے کی ذات میں دونوں کوحق نے بھر دیا کا کنات ِ شاعری میں بس یہی دونوں کمال تیسرے میں اِس لئے دونوں کو کیجا کر دیا 19 تیسرے میں اِس لئے دونوں کو کیجا کر دیا 19

حق بیہ ہے کہ قدرت نے علامہ اقبال کی فطرت میں میر اور غالب جیسے نابغہ روز گار اور عظیم شعراء کی آفاقیت کو کیجا کر دیا ہے۔

اقبال، اکبرالہ آبادی کے نام ایک خط میں اُن سے اپنی عقیدت اور محبت کا اعتراف کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ:

''عام لوگ اس شاعرانہ انداز سے بے خبر ہوتے ہیں۔ اُن کو کیا معلوم کہ کسی شاعر کو داد دینے کا

بہترین طریق ہے کہ اگر داد دینے والا شاعر ہوتو جس کو داد دینا مقصود ہواً س کے رنگ میں شعر کھے

یا بالفاظِ دیگراُس کا تنج کر کے اس کی فوقیت کا اعتراف کرے۔ میں نے بھی اس خیال سے چند

اشعار آپ کے رنگ میں لکھے ہیں۔۔۔' 'وی

میرے نزدیک علامہ اقبال کی بیرائے غالب کے باب میں بھی اتن ہی تھی اور وقع ہے جتنی اکبرالہ آبادی کے سلسلے میں۔ اقبال نے نہ صرف افکارِ غالب سے جذب واستفادہ کیا بلکہ اپنے منفر داندازِ شاعری کی بدولت اسے ایک نئی ست اور جہت بھی بخشی۔ اُسے ایک نئی ست اور جہت بھی بخشی۔ ڈاکٹر عبدالحق کی رائے کے مطابق:

''ا قبال کے نغمہ وفن کا ایک اہم سرچشمہ مرزاغالب کا شعر وفن ہے۔جس سے اقبال کے اسالیب فن کارشتہ اُستوار ہوا ہے۔ دونوں کے فکروخیال میں ایک حد تک مشابہت موجود ہے''۔ال

ڈاکٹر عبدالحق کے خیال میں غالب سے اقبال کی وہنی قربت اُن کی شاعری کے ابتدائی دور سے ہی شروع ہو جاتی ہے جوان کی فکری زندگی کا تشکیلی دور ہے اورا قبالیات کے مطالعہ میں بہت نتیجہ خیز بھی ہے۔ ان کی شاعری انیسویں صدی کی آخری دہائی سے شروع ہوجاتی ہے اس دور کا کلام با قیات اور نوا درات کے مجموعہ میں موجود ہے۔ اس صدی کی آخری دہائی سے شروع ہوجاتی ہے اس دور کا کلام کا بیان اور اسلوب، غالب کے اسالیب سے گہراتعلق رکھتا ہے۔ ابتدائی دورِ شاعری کی منظومات میں اقبال نے تضمین کا استعال بھی کیا ہے اِن تضمینوں سے ذہن اِقبال کی غالب پہندی اور ندرتِ فکر کا اندازہ ہوتا ہے۔ یہاں مولا ناروم ، سعدی ، حافظ ، قدسی ، بیدل ، صائب ، خان آرز و کے ہمراہ غالب بھی دکھائی دیتے ہیں بلکہ غالب کے اشعار کی تعداد دوسر ہے بھی شعراء کے مقابلے میں زیادہ ہے۔ یہا کی تعداد دوسر ہے بھی شعراء کے مقابلے میں زیادہ ہے۔ یہا

صرف بانكِ دراكِ ' ظريفانه' ميں شامل بيا شعار ملاحظه سيجيئے۔

''اصلِ شہور و شاہد و مشہور ایک ہے'' غالب کا قول سچ ہے تو پھر ذکرِ غیر کیا؟ ۲۳

l

میرزا غالب خدا بخشے بجا فرما گئے
"ہم نے یہ مانا کہ ڈلی میں رہیں، کھائیں گے کیا" ہیں
بال جبریل کی نظم" فلفہ و فد بہب "کا اختام غالب کے اس شعرے کرتے ہیں۔
جاتا ہوں تھوڑی دور ہراک راہرو کے ساتھ

یجیانتا نہیں ہوں ابھی راہبر کو میں ۲۵

ڈاکٹر عبدالحق کے خیال میں اقبال کی غالب شناسی میں مولانا میر حسن کا بھی بہت ہاتھ رہا ہوگا۔ اقبال پرمولانا میر حسن کی چھاپ بہت گہری تھی اس است سے انہیں'' اقبال کر'' بھی کہا گیا ہے۔ مولانا میر حسن شعروا دب کا اعلیٰ ذوق مرحت تھے یقیناً انہوں نے اپنے شاگر دِر شید میں غالب شناسی کے ذوق وشوق کوجلا بخشی ہوگی۔ ۲۲ے

علامها قبآل کے سامنے اردوزبان وادب کا جوشعری سرمایہ موجودتھاان میں غالب ہی ایسے نامور فنکار تھے جن

ے تخیل اور تفکر کی دلآ ویزی علامہ اقبال کے لئے باعث کشش تھی <u>ا ۱۹۰ء</u> میں غالب پر لکھی جانے والی نظم کا بیشعر اِس حقیقت کا واضح ثبوت ہے۔

شاہد مضمون تصدق ہے ترے انداز پر خط خندہ زن ہے غنچ دلی گلِ شیراز پر سے

ڈاکٹرسیدعبداللہ اس نظم کا تجزیه کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''غالب کی اہمیت اقبال کی نظر میں اس لئے بھی ہے کہ غالب ایک تہذیب کا نمائندہ اور ایک عظیم فکری روایت کا وارث وتر جمان بلکہ آخری وارث وتر جمان تھا۔ جس کے بعد جہان آباد یعنی دہلی کے بام و در سرایا نالہ خاموش بن گئے گویا غالب کی قدر وقیت اِس لئے بھی ہے کہ وہ اُن تہذیبی و فکری قدروں کا شناسا اور معیار شناس تھا جن کی معیار شناسی خود اقبال کے فکر وفن کا امتیاز خاص ہے''۔ ۲۸۔

جہان آباد کا اجر ٹنا اور تاراج ہونا غالب نے اپنی آئکھوں سے دیکھا تھا اور اِس در دکوا قبال نے بڑی شدت سے محسوس کیا تھا۔

عالب سے اقبال کی وابستگی اور شیفتگی کا بیا عالم تھا کہ اپنے اُستادِ مِحترم داغ دہلوی کا مرثیہ کھنے کے لئے قلم اٹھاتے ہیں تو اس کا آغاز بھی عظمتِ غالب کے اعتراف سے کرتے ہیں:

> عظمتِ غالب ہے اک مدت سے پیوند زمیں مہدی مجروح ہے شہر ِ خمو شاں کا کمیں 19

غالب اورا قبال کا یہ فکری تعلق چندروزہ نہیں تھا بلکہ وفت گزرنے کے ساتھ ساتھ اِس میں برابراضا فہ اور اِس کی حدود میں برابرتو سیچ ہی ہوتی چلی گئی۔

#### حوالهجات

- ا۔ محمد اقبال ، علامہ ، بال جریل ، کلیات اقبال اُردو" (لا ہور: شخ غلام علی الیند سنز، اشاعت سوم، ۱۹۷۷) صفحہ ۳۱۵
  - ٢ اقبال، ضرب كليم، كليات اقبال أردو صفحه ا ٥٥
- سـ اقبال ، شدرات، فكرِ اقبال ، مترجم دُ اكثر افتخار احمد سيق ، مرتب دُ اكثر جاويدا قبال (لا بهور ، مجلس ترقی ، ادب ، اشاعت اول ، ۱۹۷۳) صفحه ۱۰۵
  - ۳- عبدالقادر، سرشخ، دیباچه بانگ درا" (لا بور: شخ غلام علی ایند سنز، اشاعت سوم، ۱۹۷۷ء) صفحه ۹
    - ۵\_ الضأصفحه
    - ۲\_ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو، صفحه۲۷\_۲۷
    - 2\_ عبدالحكيم، دُاكْتُر، خليفه، فكرِا قبال (لا مور: بزم اقبال كلب طبع مفتم ١٩٩٢ء، صفحه ٥٨
      - ٨- اقبال، بانگ درا" كليات اقبال أردو" صفحه ٢٦
        - ٩\_ "اقبآل، شذرات فكرا قبآل" صفحه ٢٥
- - اا۔ الضاً صفحہ کا۔ ۱۸
  - ١٢\_ اقبآل، شذرات فكرا قبآل، صفح ١٠
- ۱۳ عالب، مرزااسدالله خان، کلیات غالب قاری، جلد سوم مرتبه سید مرتضی حسین فاضل که صنوی (لا مور مجلس ترقی ادب، اشاعت اول، ۱۹۲۷ء) صفحه ۲۲۵
  - ۱۲ مار اقبال جاویدنامه ، کلیات اقبال فارس (لا هور: شخ غلام علی ایند سنز، اشاعت دوم ۱۹۷۵ء) صفح ۱۸۷۸
    - 10\_ الضاً، صفحه 10
    - ١٢ الضاً، صفح ١٦

- 2ا۔ عبدالمغنی، ڈاکٹر، مضمون"ا قبال اور عالب" از"ا قبال اور مشاہیر "مرتبہ طاہرتو نسوی (لا ہور:سنگِ میل پبلی کیشنز، ۱۹۷۸ء) صفحہ ۲۷
  - ۱۸ یوسف حسین، ڈاکٹر،خان، متحرک جمالیات، صفحہ
- 9۱- حامد حسن قادری ، میر- غالب- اقبال- نیرنگ خیال ، اقبال نمبر (لا مور: اداره فروغ اُردو، شاره نومبر ۱۹۷۷ء) صفحه ۲۴۸
  - ۲۰ ا قبال ، ا قبال نامه (حصه دوم ) مرتبه شخ عطاالله ، صفحه ۲۸
- ۲۱۔ عبدالحق، ڈاکٹر، اقبال اور غالب کے دہنی رشتے، نقوش، اقبال نمبر، شارہ ۱۲۱ (لاہور: ادارہ فروغ اُردو ستمبر ۱۹۷۷ء) صفحہ ۱۳۲۸
  - ۲۲\_ الضاُّصفحه ۱۳۲
  - ۲۲ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو، صفحه ۲۸۵
    - ٢٨ ايضاً، صفحه ٢٨
  - ٢٥ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفحه ١٨٨٠
  - ٢٦ عبدالحق ، دُاكثر، نقوش اقبال نبر ، ستمبر ١٩٧٤ء، صفحه ١٩٨٦
    - ٢٦ اقبال ، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفح ٢٦
- ۲۸ عبدالله، دُاکٹر، سید، مسائل اقبال (لا مور: مغربی پاکستان اردواکیڈمی، طبع اول، ۱۹۷۳ء) صفحه ۱۱۵، ۱۱۵
  - ٢٩ ا قبال بانكِ درا، كلياتِ ا قبال أردو، صفحه ٨

باب دوم عالب اورا قبال شخصیت، ماحول اوراد بی روایت کے آئینے میں

# غالب اورا قبال شخصیت، ماحول اوراد بی روایت کے آئینے میں

ادب میں شخصیت اور ماحول کا مطالعہ بنیا دی اہمیت رکھتا ہے کیونکہ بچین کے حالات ، ماحول اور تعلیم وتربیت وہ عناصر ہیں جو کسی شخص کی زندگی پر براہِ راست اثر انداز ہوتے ہیں۔ انہی اثر ات کے تحت فنکار کی شخصیت کے سانچے ڈھلتے ہیں اور فن میں اظہار کی راہ پاتے ہیں۔ وُھلتے ہیں اور فن میں اظہار کی راہ پاتے ہیں۔

شخصیت کی تشکیل ماحول ہی میں رہ کر ہوتی ہے۔ ماحول کو ایک زبردست عامل تسلیم کیا جاتا ہے جو نہ صرف شاعروا دیب بلکہ ہماج کے ہر فر دکومتا ٹر کرتا ہے۔ ماحول کے گہوارے میں پرورش پاکر ہی سیرت وکر دار ،افکار وخیالات کا تعین ہوتا ہے اور جب انہیں اظہار کی راہ ملتی ہے تو تخلیق کر دہ فن پر اس کی مہر ثبت ہوجاتی ہے یہاں تک کہ ہم تخلیق کے آئینے میں تخلیق کا رتک رسائی حاصل کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں اور خوب جان لیتے ہیں کہ کون ساشعر میر کے آئینے میں کا میاب ہوجاتے ہیں اور خوب جان لیتے ہیں کہ کون ساشعر میر کے آئینے میں اقبال کا فکر وفل فی جلوہ نما ہے دل کی آواز ہے تو کون ساخیال غالب کی فکر رساکا غماز ہے اور کس شعر کے آئینے میں اقبال کا فکر وفل فی جلوہ نما ہے۔ اور کہاں دو تخلیم شعراکے فکر وخیال کے ڈانڈ ہے ہم مل رہے ہیں۔

غالب اورا قبال دوالی منفرد شخصیات ہیں جس کی کوئی نظیراب تک دنیائے ادب میں نہیں ملتی۔ اُن کا تخیل نادر ہُ کاراور مضامین جداگانہ ہیں۔ غالب ہوں یاا قبال دونوں ہی نابغہ روزگار شخصیات تصاور دونوں ہی کوآ فاقی شاعر سلیم کیا گیا۔ دونوں شعراء کے مابین ایک فکری اور ذہنی رشتہ استوار نظر آتا ہے جس کی تفصیل میں جانے سے پیشتر لازم ہے کہ دونوں فنکاروں کی شخصیت کی پرداخت ونشو ونما اور ماحول کے تقاضوں کو پرکھا جائے۔ دونوں کے ذاتی ، خاندانی اور سیاسی وساجی حالات پر ایک طائز انہ نگاہ ڈالی جائے نیز اُس ادبی روایت اور ورثے کو بھی زیرِ غور رکھا جائے جس سے دونوں عظیم شعراء نے نہ صرف استفادہ ہی کیا بلکہ بی جہتیں اور راہیں بھی تلاش کیں۔ اس تناظر میں غالب اورا قبال کی فکری مطابقت پر تحقیق میں آسانی بیدا کی جاسکتی ہے۔

زمانی اعتبار سے عالب اور اقبال کے درمیان کافی بُعد پایا جاتا ہے عالب کی وفات ۱۹۲۹ میں ہوئی اور اقبال کی ولادت کے ۱۸۷۵ میں۔ بیفرق اگر چہزیادہ نمایاں نہیں لیکن جب اقبال نے شعر گوئی کا آغاز کیا اس سے تقریباً چالیس برس پیشتر عالب کی''نوائے سروش' خاموش ہو چکی تھی لہذا عالب ہی اقبال کے پیشر واور روحانی پیشواکھ ہرے جن کی قوت ِ تخیلہ کے اقبال تاحیات معترف رہے۔ ڈاکٹر فرمان فتح پوری دونوں عظیم شاعروں کے اشتراک کے متعلق پوں تحریر قم طراز ہیں۔

''غالب اورا قبال دونوں اُردو کے مایہ ناز فنکار ہیں دونوں اردواور فارسی کے ظیم المرتبت شاعراور این اسلوب کے موجد اور اپنی زبان کے خالق ہیں، دونوں ابداع اور اختراع کی بے پناہ قوتوں کے مالک ہیں۔ دونوں کا تجُرعلمی اپنے معاصرین میں امتیازی اور طرز فکر فلسفیانہ ہے۔ دونوں نے اردو میں ترقی پیندانہ رجحانات کورواج دے کر ہماری شاعری کو ایک نیا موڑ عطا کیا۔ اگر غالب اور اقبال کی شخصیتوں کی اس خارجی مما ثلت کے اسباب پرغور کریں اور دونوں کے مجموعی کلام کو پیش نظر رکھ کران کی فنی علمی اور تخلیقی بصیرتوں کا تقابلی جائزہ لیں تو ہمیں ان کی طبیعتوں میں عجیب تطابق و تشابہ نظر آتا ہے۔''

خودغالبايخ آپ كومتعارف كرواتي موئے كہتے ہيں:

غالبِ نام آورم، نام و نشانم مپرس ہم اسد اللہم و ہم اسد اللہیم سے

نسلی برتری پرفخر و ناز غالب کے مزاج کا خاصہ ہے۔ ان کا تعلق ایب ترک قوم سے تھا خودان کے خیال میں ان کا سلسلہ نسب توران ابنِ فریدون سے ملتا ہے۔ خاندانِ توران جب کیانی خاندان کے ہاتھوں زوال کا شکار ہوا تو جان بچانے کی غرض سے لوگ ادھرادھرنکل پڑے۔ غالب کے پرداداتر سم خان نے ثمر قند میں پناہ لی۔ غالب کے داد امحد شاہ بادشاہ کے عہد میں ثمر قند سے ہندوستان آئے اور لا ہور میں ملازمت اختیار کی بعداز ال دہلی چلے آئے جہاں غالب کے والد مرز اعبداللہ بیگ کی پیدائش ہوئی۔

غالب کے آباواجدادکا پیشہ سپاہ گری تھااور یہ موروثی سپہ گری ان کے لئے سر مایۂ افتخار تھی۔ سو بیشت سے ہے بیشہ 'آبا سپاہ گری کچھ شاعری ذریعۂ عزت نہیں مجھے سے

داداکی وفات کے بعد غالب کے والد کھئو میں آصف الدولہ کے ہاں ملازم ہوئے پھر حیدر آباد جاکر نظام کی ملازمت اختیار کی۔ملازمت کے انقطاع کے بعد آگرہ چلے گئے یہیں ان کی شادی ہوئی ریاست الورکی ایک بغاوت کے خلاف لڑتے ہوئے مرزا کے والد جاں بحق ہوئے اس وفت مرزا کی عمر صرف پانچ برس تھی جب وہ شفقت پدری سے محروم ہوگئے۔مرزا غالب ان کے بھائی مرز ایوسف خان اورا یک بہن تین بیتم بچوں کی کفالت کا باراُن کے بچانصر

الله بیگ نے کا ندھوں پراُٹھایا جواس وقت مرہٹوں کی طرف سے آگرہ کے صوبیدار تھے۔ ابھی غالب کی عمر نوسال ہی تھی کہ چپا بھی ملک عدم کوسدھار گئے اور ان کی تعلیم وتربیت اور پرورش کی ذمہ داری ان کے نانا نے قبول کی جواس وقت آگرہ کے ممائد بین میں شار کئے جاتے تھے۔ نانا کی آغوش إمارت میں غالب کا بچپین نوا بی ٹھاٹھ اور شاہانہ انداز میں گزرا۔ حاتی کے الفاظ میں:

"مرزا كالجبين اورعنفوانِ شباب برا الله اورتللوں میں بسر ہواتھا۔" ہم

شطرنج اور چوسر کی بازیاں، پینگ بازی کاشغل، بے فکر دوستوں کی صحبت اور شراب نوشی سے رغبت اسی زمانے میں پیدا ہوئی شایداسی لئے مرزا غالب کے تعلیمی سفر کی تفصیلات نہیں ملتیں۔ حاتی نے آگرہ کے ایک مشہور معلم شخ معظم کومرزا کا استاد بتایا ہے بچھ کے خیال میں نظیرا کبر آبادی بھی ان کے استادر ہے لیکن غالب کے مکا تیب میں اس سلسلے میں کوئی اشارہ نہیں ملتا البتہ فارسی کی تعلیم کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ عبدالصمد جوع بی اور فارسی کا جیّد عالم تھا اس سے غالب نے اپنی فطری استعداد اور مناسبت طبیعی کی بدولت مختصر مدت میں فارسی پڑھی اور اس کے اصول و تو اعد سکھ لئے کیکن شاعری کے سلسلہ میں وہ کسی کے شاگر دنہ تھے اس سلسلہ میں حاتی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" بہمی بھی مرزا کی زبان سے یہ بھی سنا گیا ہے کہ" مجھ کومبداء فیاض کے سواکسی سے تلمند نہیں ہے اور عبدالصمد محض ایک فرضی نام ہے۔ چونکہ لوگ مجھ کو بے استاد کہتے تھے اُن کا منہ بند کرنے کو میں نے ایک فرضی اُستاد گھڑ لیا ہے '۔ ھے

غالب کے خاندانی پس منظراور ابتدائی تعلیم و تربیت کے مقابل جب ہم اقبال کے خاندانی حالات اور تعلیم و تربیت برنگاہ دالتے ہیں تو چنداشترا کات کوچھوڑ کر دونوں عظیم ہستیوں کے حالات اور ماحول میں نمایاں تفاوت اور اختلافات کی نشاندہی ہوتی ہے۔ اقبال اس معاملے میں بڑے خوش قسمت سے کہ انہیں ایک سلجھا ہوا گھریلو ماحول اور اعلی تعلیم کے بہتر مواقع میسر آئے۔

علامہ اقبال کا تعلق کشمیری پنڈتوں کے ایک قدیم خاندان سے تھا گوٹ سپروتھی۔ ان کے جد اعلیٰ ان کی ولا دت سے تقریباً ڈھائی سوسال پیشتر اسلام قبول کر چکے تھے اور کشمیر سے ہجرت کر کے سیالکوٹ میں سکونت پذیر تھے لیکن اقبال کا ذبنی رشتہ اپنے قدیم آبائی وطن سے بہت گہرا تھا انہیں بھی غالب ہی کی طرح اپنے آباؤ اجداد پرفخر وناز تھا کیونکہ برہمن ہندوستان میں ابتدا ہی سے علم وفکر کے نباض اور وارث خیال کئے جاتے تھے۔

ا قبال کے سلسلہ اجداد کے مطالعے سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان کا خاندان فطری طور پر دنیوی یا مادی آسودگی کے مقابلے میں اخلاقی اور روحانی مسرتوں کی جبتو میں تھا۔ اقبال پی ظم'' جاوید سے' میں فخر کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں:

غارت گر دیں ہے بیہ زمانہ ہے اس کی نہاد کافرانہ جس گھر کا مگر چراغ ہے تو ہے اس کا مذاق عارفانہ آ

اقبال کے والدِمِحرم شخ نورمحد ایک درویش صفت اور پر ہیز گار بزرگ تھے۔ اقبال کی والدہ بھی بڑی نیک سیرت، عبادت گزار اور شب بیدار خاتون تھیں۔ اقبال کی تربیت انہی خدار سیدہ، شب بیدار والدین کے زیر سایہ ہوئی۔ والدشخ نورمحد کی خواہش تھی کہ اقبال کوسب سے پہلے دین تعلیم کے معارف سے آشنا کروایا جائے چنا نچے ابتدائی تعلیم کا آغاز مولا ناغلام حسین کی ''مسجد درسگاہ'' سے کروایا گیا۔ بعد از ال مولوی میرحسن کی خواہش پر ان کے شاگر و بخایم کا آغاز مولا ناغلام حسین کی دولت آغاز ہی کہ اقبال اسلامی علوم ، تھوف وعرفان اور فارسی ادب کے احتر ام سے سرشار ہوگئے۔ تربیتِ استاد ہی کی بدولت آغاز ہی سے اقبال کو تعمل مورج بچو کا چسکا لگ گیا اور انہیں کے فیض سے آپ اقبال سے بڑھ کر علامہ مجدا قبال کے مطبر ہے۔

### نفس سے جس کے کھلی میری آرزو کی کلی ا بنایا جس کی مروت نے نکتہ دال مجھ کو کے

ا قبال کو حصولِ علم کا بچین ہی سے بہت زیادہ شوق تھا۔ اس شوق اور لگن کے نتیجے میں اقبال کو پرائمری ، ٹمرل اور ائٹرنس کے امتحانات پاس کرنے پروظا کف بھی ملے بھر سکاچ مشن کا کے سیالکوٹ سے ایف۔ اے پاس کرنے کے بعد گور نمنٹ کا لجے لا مورسے بی۔ اے کی ڈگری حاصل کی۔ جہاں انہیں آرنلڈ جیسا استاد میسر آیا جنہوں نے آپ کے فلسفیانہ ذوق کو جلا بخشی عربی اور انگریزی میں یونیورٹی میں اول پوزیشن حاصل کرنے پر میڈل بھی ملے۔ ایم۔ اے فلسفیانہ ذوق کو جلا بخشی عربی اور انگریزی میں یونیورٹی میں اول پوزیشن حاصل کرنے پر میڈل بھی ملے۔ ایم۔ اے فلسفیانہ ذوق کو جلا بھی آل واحد امیدوار کی حیثیت سے شریک ہوئے اور بہادرشنے نائک بخش گولڈ میڈل حاصل کیا۔ متمبر ۱۹۰۵ء میں اعلیٰ تعلیم کی تحمیل کے لئے انگلستان تشریف لے گئے وہاں اپنے تین سالہ مختصر قیام کے دوران کیمبر ج

یونیورٹی سے Tripos اور میون نے یونیورٹی جرمنی سے پی۔ آئے۔ ڈی اور Tripos سے بیرسٹری کے امتحانات پاس کئے۔ اس لحاظ سے اقبال غالب کی بہنست زیادہ اقبال مند ثابت ہوئے کہ انہیں مشرق ومغرب کی بہترین درسگاہوں سے با قاعدہ تعلیم حاصل کرنے کے سنہری مواقع میر آئے۔ السنہ شرقیہ کے علاوہ مغربی بالخصوص انگریزی اور جرمنی ادب کے بہترین نمونوں سے استفادہ حاصل کرنے کا موقع بھی ملا۔ جب کہ غالب کی اقبال کی طرح مغربی اور بیات تک رسائی نہ تھی گوملمی اعتبار سے غالب کا ماحول بھی خاصا زر خیز تھا۔

غالب نے جس ماحول میں پرورش پائی تھی۔ وہاں بڑے بڑے شاعر، بلند پایہ علاء، حکما، فیض یاب ہونے کے لئے موجود تھے۔ بید آن، عرقی اور حزیں مقبول تھے دورا کبری کے بعد فارس شاعری کی روایات بھی استوار ہو چکی تھیں۔ فغاتی کے زیرِ اثر ہندوستان بلکہ ایران میں بھی مشکل گوئی اور مضمون آفرینی کارواج فروغ پار ہاتھا۔ پر ایس کے قیام نے مطالعہ کے شوق کو ہوا دے رکھی تھی۔ غالب کے شب وروز ایک ایسے ماحول میں بسر ہور ہے تھے جس میں اردو کے علمی و ادبی سرمائے سے بھی استفادہ کیا جارہا تھا اور فارس کی ساکھ بھی برقر ارتھی اسی لئے غالب بھی ریختہ کو''رشک فارس'' قراردیتے تھے تو بھی این ''فارس بینی'' یرناز ال نظر آئے تھے۔

جو کیہ کہے کہ ریختہ کیونکر ہو رشک ِ فاری کے اُن کے اُن کے اُن کے اُن کے اُن کے ایک بار پڑھ کر اُسے سنا کہ یوں کے

اور پھر یہ بھی فرماتے ہیں کہ:

فارس بین تا بہ بینی نقشہائے رنگ رنگ رنگ برنگ بگرر، از مجموعہ اُردو کہ بیرنگ منست م

ماحول کے اسی تاثر کے نتیجہ میں غالب ایک پرت داراور پہلودار شخصیت کے مالک بنے اور ڈاکٹر وزیر آغانے اس رائے کا اظہار کیا کہ:

''غالب کی شخصیت ایک مجموعهٔ اضداد ہے'' ول

غالب اورا قبال دونوں نے مختلف اد بی روایتوں سے استفادہ کیا ہے۔اس امر کا جائزہ لیتے ہوئے شخ محمہ اکرام تحریفر ماتے ہیں کہ:

''غالب کے پیش نظرشاعرانہ اظہار کے ذرائع بہت محدوداور ناقص تھے یعنی غزل اور قصیدہ یا زیادہ

سے زیادہ مثنوی اور رباعی ۔ شاعرانہ مضامین کا میدان اس سے بھی تنگ تھا۔ قدیم زمانے سے شعراء ایک تنگ دائر سے بین شعر گوئی کرتے آئے تھے جس سے باہر نکلنا گویا کفر تھا۔ اگر کوئی جدت پند عام روش سے ہٹنا چاہتا تو نہ اس کے سامنے کوئی شیجے نمونہ تھا نہ شاعرانہ خوبیاں پر کھنے کے لئے کوئی شیجے معیار۔۔۔ اقبال کی خوش نصیبی کہ النہ شرقیہ کے علاوہ مغربی، بالخصوص انگرین ی اور جرمن کے بہترین شعراء کے نمونے ان کے سامنے موجود تھے۔ نئے اصنافِ شاعری اور نئے خیالات کے خلاف جو تعصب تھا اسے بہت حد تک حالی اور کسی حد تک عالب نے کم کر دیا تھا نتیجہ بیہ ہے کہ ان کے کلام میں مشرق ومغرب کی بہترین خصوصیات ہیں۔ مضامین میں بے صد توع اور شگفتگی ہے۔ اصناف شاعری مشرق ومغرب کی بہترین خصوصیات ہیں۔ مضامین میں بے صد توع اور شگفتگی ہے۔ اصناف شاعری میں جو مطالعہ کا اثر نمایاں ہے اور '' پیام مشرق'' میں کئی الیی شاعرانہ طرزیں ہیں جو مشرقی شاعری میں معدوم ہیں اور جنہیں شاعر نے مغربی یا جدید ایرانی شاعری سے اخذ کیا تحدیم اللے۔''ل

غالب کے پیش نظر تمام فارسی شعراء کا کلام موجود تھالیکن انہوں نے صرف ہندوستان کے فارسی شعراء سے کسب فیض کیا۔گوان کے دل میں حافظ کی بڑی قدرومنزلت تھی اوران کے کلام میں کئی جگہ حافظ کا ذکر بھی آیا ہے ایک غزل کامقطع ہے۔

> عَالِم تَشْنَهُ تَلْخَابِ نَهُ بَهِجُونَ حَافَظَ مَائل ِ شَاخ ِ نَباتم، تنه نا با يا بُو 1ل

ا قبال نے بھی زبان اور طرزِ ادا کے معاطے میں حافظ کی بیروی کی ہے اور ان کی بہترین غزلوں میں حافظ کی سہام متنع ،شیرینی ، دلآ ویزی اور سادگی ہے۔

مرزاغالب کواپنی فارس شاعری پر ہمیشہ نازر ہا بلکہ ان کی اردوشاعری بھی فارس شاعری ہی کے زیر اثر رہی۔ دراصل غالب جس اوبی اورشعری روایت کے پروردہ تھاس میں عرقی ، نظیرتی ،ظہورتی ،فیضی ، طالب ، صائب ،کلیم اورعبدالقادر بید آل جیسے شعراء کا اسلوب راہنما تصور کیا جاتا تھا۔ جس میں ژولیدہ بیانی اور ابہام سے کام لے کرفارس غزل کوزیادہ معنی خیز اور تہہدار بنا دیا جاتا تھا۔ غالب نے اپنے وہنی سفر میں بید آل کی راہنمائی اختیار کی۔ بید آل نے مشکل بندیشوں ہمہم خیالات اور مابعد الطبیعاتی تصورات کوفارس غزل میں سموکراس میں خیال انگیزی سنجیدگی اورفکر کی

گہرائی پیدا کی۔غالب کی دشوار پسندی اور' پابستگی' رسم وروعام' سے نے کئے کر چلنے کی شعوری کوشش اسی ذہنی رجیان کی نشاندہی کرتی ہے۔

غالب نے پچیس سال کی عمر تک بید آن ہی کواوڑھنا بچھونا بنائے رکھااس کے بعداصلاح زبان اور مہل نگاری کی طرف مائل ہو گئے اور عرقی ونظیری کو اپنار ہنما تصور کرنے لگے۔ حقیقت بیہ ہے کہ غالب کی تقلید میں بھی اجتہاد کا رنگ غالب رہا۔ انہوں نے اپنی انفرادیت بیندی سے کام لے کراپنے بے پناہ نخیل سے معانی کے نت نے گزار کھلائے ہیں۔ اس سلسلہ میں آل احمد سرورصا حب کی بیرائے بہت وقیع ہے۔

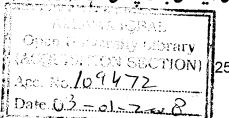
"بیدل کے رنگ میں انہوں نے جوشعر کے ہیں ان میں نازک خیالی ہے، معنی آفرین ہے، مشکل پہندی ہے، دی وجہ سے اغلاق و پہندی ہے، دو میں فاری تراکیب کی وجہ سے اغلاق و اشکال بھی ہے گربیس ہے گر دہ راہر و کی صدائے دردناک ہی نہیں ایک سیلانی کی نئے دشت ودر کی جبتجو، ایک سیاح کی نئے زمین و آسان کی تلاش، ایک آزاداور بے پر واتخیل کی وہنی مشق بھی ہیں "سیل

غالب کے زمانہ تک اردوشاعری میں میر، سودا، درد، آتش، ناتئے، ذوق اور مومن جیسے بڑے بڑے شاعر ظہور پذیر ہو چکے تھے۔ فارسی کے اثرات جب ان کی شاعری پرسے بچھ کم ہوئے تو ان کی توجہ کا مرکز یقیناً پیشعراء بھی رہے ہوں گے لیکن غالب نے روایت کو بھی اپنے انداز خاص سے ایک نیارنگ وروپ بخشا جس میں بڑی ندرت اور تازگ ہوں گاول ڈاکٹر یوسف حسین خان:

"اردوغزل میں غالب جدت ادا کا امام ہے۔ میر اور مومن بھی لفظوں پر قدرت رکھتے ہیں لیکن غالب انہیں فاتحانہ انداز میں برتا ہے ایسامعلوم ہوتا ہے گویاوہ جن لفظوں کو برت رہاہے وہ اسی کے لئے بنے ہیں وہ خود کہتا ہے:

ما بنودیم بدیں مرتبہ راضی عالب شعر خود خواہش آل کرد کہ گرد دفن ما'' س

غالب نے شعری روایت کی فرسودگی کوجو نیاانداز بخشااس سلسلے میں حاتی کا تجزیدا ہم بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے۔ ''میر وسودا اور ان کے مقلدین نے اپنی غزل کی بنیاد اس بات پر رکھی ہے کہ جو عاشقانیہ مضامین



صدیوں اور قرنوں سے اولاً فاری اور اس کے بعد اردو غزل میں بندھتے چلے آئے ہیں وہی مضامین بہتدیل الفاظ اور بہ تغیر اسالیپ بیان، عامہ اہل زبان کی معمولی بول چال اور روز مرہ میں اوا کئے جا کیں چنا نچہ میر سے لے کر ذوق تک جنے مشہور غزل گومرز اکے سواار دوزبان میں گزرے ہیں ان کی غزل میں ایسے مضامین بہت ہی کم نکلیں گے جواس محدود دائر سے سے خارج ہوں۔ برخلاف اس کے مرز انے اپنی غزل میں زیادہ تر ایسے اجھوتے کے مرز انے اپنی غزل کی ممارت دو سری بنیاد پر قائم کی ہے۔ ان کی غزل میں زیادہ تر ایسے اجھوتے مضامین پائے جاتے ہیں جن کو اور شعراء کی فکر نے بالکل مس نہیں کیا۔۔۔۔ جب میر وسود ااور ان کے مقلدین کے کلام میں ایک ہی قتم کے خیالات اور مضامین د یکھتے د یکھتے جی اُ کتا جا تا ہے اور اس کے بعد مرز انے دیوان پر نظر ڈالتے ہیں تو ہم کو ایک دوسرا عالم دکھائی دیتا ہے اور جس طرح کہ ایک خشکی کا سیاح سمندر کے سفر میں یا ایک میدان کا رہنے والا پہاڑ پر جاکر ایک بالکل نئی اور زالی کیفیت مشاہدہ کرتا ہے۔ اسی طرح مرز انے دیوان میں ایک اور نی سان نظر آتا ہے۔ ' ہی

غالب اپنی عصری شعری روایت کے باغی نہ ہی اس کے کمل طور پر تبع بھی نہ تھے لہذا غالب کے مقابلے میں اقبار سے اقبال کی خوش نصیبی یہ ہے کہ ان تک جواد بی روایت پہنی وہ غالب اور حاتی کے ہاتھوں کھار پا چکی تھی۔اس اعتبار سے اقبال کی خوش نصیبی یہ ہے کہ ان تک جواد بی روایت پہنی وہ غالب اور حاتی ہوئی ملیس۔اردو نشر میں تہذیب اقبال کو غالب کے مقابلے میں زیادہ بہتر اور صحت منداد بی روایات پروان چڑھتی ہوئی ملیس۔اردو نشر میں تہذیب الاخلاق کے ذریعے نا تراور حاتی کی کوششوں الاخلاق کے ذریعے نا حل کی فضا بدل چکی تھی۔اردو شاعری ایک نیارخ اختیار کرچکی تھی جس کے تحت اصلاحی واخلاقی موضوعات پر نظم گوئی کا آغاز کیا جا چکا تھا۔ ڈپٹی نذیر احمد ۱۸۲۹ء میں ''مراۃ العروس'' کے ذریعے ناول نگاری کو قبول عام بخش چکے تھے۔ سے اور معاشرتی زندگی کو اخلاقی برائیوں سے پاک کرنے کے کئے متعدد اصلاحی ناول لکھے جا چکے تھے۔

مولانا عبدالحلیم شررنذ براحمہ کے کام کوفروغ دے کراپنی تصانیف کے ذریعے مسلمانوں کے اندراپنے ثقافتی ورثے کی قدرو قیمت کا احساس بیدار کر چکے تھے۔مولانا شبلی نعمانی بھی اپنی قومی نظموں اور تاریخ اسلام پر بہنی تحریروں کے ذریعے مسلمانوں میں جینے کا نیاحوصلہ بیدار کر چکے تھے اور تاریخ وسیرت نگاری کے لئے راہ ہموار ہو چکی تھی۔

شاعری کے میدان میں اکبرالہ آبادی نے اردومیں اعلیٰ درجے کی ظرافت نگاری کی بنیاد ڈال دی تھی اور ملت کو اپنی تہذیب واقد ارکے تحفظ کا احساس دلانے میں کامیا بی سے ہمکنار ہو چکے تھے۔ حاتی نے شاعری اور نثر دونوں کی کایا بلٹ کررکھ دی تھی۔ ان کے ''مقدم شعروشاعری' اور''مسدس' نے بنگال سے لے کرسرحدو پنجاب تک مسلمانوں میں بیداری کی ایک لہر دوڑادی تھی۔ وہی مسلمان جو پچھلے ڈیڑھ سوسال سے سیاسی اعتبار سے شکت پا بتعلیمی لحاظ سے پسماندہ اور سعی وعمل کے لحاظ سے عافل و ناکارہ پڑے ہوئے تھے انیسویں صدی کی آخری دہائیوں میں یکا یک چونک پڑے اور ایپ شخص اوراحیائے ملتی کے لئے ہاتھ پاؤں مارنے لگے۔ یہ بھی درست کہ فکروفن کی دنیا میں عام طور پر پرانے سکے ہی چونک مرکب اوراحیائے ملتی کے لئے ہاتھ پاؤں مارنے لگے۔ یہ بھی درست کہ فکروفن کی دنیا میں عام طور پر برانے سکے ہی چونی سے ہی جو لیے اور امیر کی شاعری ہی کو حاصل رہا۔ اقبال کو بھی اپنے شعور تخلیق کی رہنمائی کی غرض سے جب ایک ایسے مسلم استاد کی ضرورت محسوں ہوئی جو نہ صرف اردو محاورے بلکہ اردو کی شعری روایت سے بھی بخو بی واقف ہوتو ان کی نظر انتخاب بھی دائے دہلوی ہی پر پڑی۔ دائع کا کلام شعری روایات کاعظیم سر مایہ تھا اقبال نے انہی دہلوی اثرات کو ۱۹۰۵ء تک کے کلام میں اپنائے رکھالیکن بعداز اں بقول سیدعا برعلی عابد:

''اقبال نے گہری نظر سے اس سر مائے کے امکانات کو ٹٹولا اور پھر جوعلامتیں موزوں معلوم ہو کیں وہ
انہوں نے اپنے کلام میں اس طرح استعال کیں کہ ان کامفہوم بالکل بدل گیا۔'' 11
عالب اور اقبال کے مابین جو ذہنی تفاوت ہے اس کی وجو ہات کا سراغ بھی دونوں فزکاروں کے ساجی وسیاسی ماحول ہی سے بہرہ مل جاتا ہے ڈاکٹر عبد المغنی کی رائے کے مطابق:

''غالب کے دور کی تہذیبی فضاانتهائی شک پرورتھی ، نہ صرف سیاسی حیثیت سے غیر ملکی اقتدار مسلط ہو رہا تھا بلکہ تمام قدیم اور محبوب ثقافتی قدریں تیزی سے فنا کی طرف جار ہی تھیں ۔ زمانہ عمومی طور پرنئ کروٹ لے رہا تھا، عالم پیر مرر ہا تھا اور کا ئنات جواں ابھر رہی تھی ۔ قدیم وجدید کی اس کشکش میں حالات ومعاملات بالکل مبہم اور غیریقینی تھے یہاں تک کہ ماضی سے بدگمانی اور حال سے بےاطمینانی نے نہ صرف زندگی کے متنقبل بلکہ حقیقت ومعنویت سے بھی ذبین وحساس انسانوں کو سخت مشکوک کردیا تھا۔''کیا

غالب نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے ہنگا ہے کونچشم خود دیکھا تھا۔ ان کی نظروں کے سامنے ایک تہذیب مٹ رہی تھی اور دوسری قدم جمارہی تھی۔ انگریزی راج کا با قاعدہ آغاز ہو چکا تھا اور مغربی تہذیب کے دھند لے سے نقوش برصغیریاک و ہند کے افق پر ہویدا ہور ہے تھے۔ غالب نے بنارس اکھنو اور کلکتہ کے سفروقیام کے دوران اس تہذیب کی جلوہ سامانیوں کی جھلک دیکھی گاوراس کی چمک دمک نے اُن کی نگا ہوں کوخیرہ بھی کیا تھا۔ پروفیسر اختشام

حسین نے غالب کے اس فکری رویے بررائے زنی کچھاس طور کی ہے کہ:

''غالب نے وہاں (کلکتہ) جو چہل پہل دیکھی، جو نکارتیں دیکھیں، جو سین وجمیل بورتیں دیکھیں، جو سین وجمیل بورتیں دیکھیں، جو ایک نیا بنا ہوا تدن و یکھااس نے ان کا دل موہ لیا۔ بنارس بیس مناظر فطرت اور حسن انبانی نے ان کا دل موہ لیا۔ بنارس بیس مناظر فطرت اور حسن پیدا کر دی کہ بعد بیس بھی کلکتہ کا ذکر آتا تھا تو آئیس وہاں سے سرہ وزار ہائے معطر اور نازین بتان خود آراء یاد آتے اور سینے بیس تیرلگتا۔ کلکتہ بیس کچھالی کشش تھی کہا حباب کی دوری کا غم بھی مٹتا ہوا معلوم ہوتا تھا،، ۱۸ فالب کی عظمت اور عمری تقاضوں سے واقفیت اس بیس ہے کہ انہوں نے ترقی کی علامتوں اور سائنس کے مالت کوا پنے دائر تحفیل میں جگہ دی۔ مرسیداور اُن کے رفقاء کی طرح وہ بھی مغل سلطنت اور مغلیہ تہذیب کے زوال کو فئی طور قبول کر چکے تھے۔ وہ اپنے دور سے نا آسودہ بھی تھے۔ اور نئی تبدیلیوں کا خبر مقدم بھی کرتے تھے۔ وہ نہ صرف انگریز کی رائ کے ساتھ مصالحت جا ہتے تھے بلکہ دور جدید کی سائنسی ایجادات اور ترقیات کو برنظر تحسین بھی دیکھر ہے اگریز کی رائ کے ساتھ مصالحت جا ہتے تھے بلکہ دور جدید کی سائنسی ایجادات اور ترقیات کو برنظر تحسین بھی دیکھر ہے تھے۔ کہ جب سرسید نے ''آئین اکبری'' کی تھیچے کے بعد غالب سے تقریظ کھوانا جا ہی تو غالب نے ''آئین اکبری'' کی تھیچے کے بعد غالب سے تقریظ کھوانا جا ہی تو غالب نے ''آئین اکبری'' کے مقابلے میں انگریزوں کے شیوہ و انداز ، ہنر مندی و دانشمندی اور اصول و آئین کی بے حد تعریف فراتے ہیں۔

صاحبانِ انگستان را نگر شیوه و انداز اینان را نگر زیل بهتر مندان بهتر بیشی گرفت سعی بر پیشیبیان بیشی گرفت حق این قومست " آکین" داشتن کس نیارد ملک به زیل داشتن دادودانش را بهم پیوسته اند وله هند را صد گونه آکیل بسته اند ول

اس منتوی میں غالب یہاں تک کہہ جاتے ہیں کہ جب نی زندگی کی برکتوں سے فیص یاب ہونے کے مواقع

موجود ہیں تو پھر آئین اکبری کے خرمن سے خوشہ چینی کی ضرورت ہی کیا ہے۔ غالب اپنی مشرقی تہذیب کے دل دادہ بھی تھے۔ اُس کا رچا ہوا مزاج اور اس کی لطیف شائنتگی بھی انہیں پیند تھی مگر اُن کا ذہن اس کی نارسائی سے آگاہ ہو چکا تھا۔ مغربی تہذیب کی ظاہری چک دمک کا بھی آغاز ہی ہوا جا ہتا تھا اِس لئے وہ ابھی دلوں کو متاثر اور زگا ہوں کو خیرہ کر رہی تھی۔ متاید اس لئے غالب کے آئینہ ادراک میں متنقبل کی تغییری صورت پوری طرح جلوہ گرنہیں ہونے یا ئی تھی۔

غالب اوراُن کے شاگر دھاتی کے زمانہ تک مغرب سے متعلق کچھ نہ کچھ خوش گمانی کی گنجائش موجود تھی لیکن اقبال کے عہد میں یورپ کی چیرہ دستیاں برہنہ ہو کرسا منے آگئ تھیں اقبال کو اندازہ ہو گیا تھا کہ'' بیصنا عی جھوٹے گوں کی ریزہ کاری ہے'' مغربی تہذیب کے روثن چبرے سے نظریں ہٹ کراندرونی تاریکی تک کو بھانپ چکی تھیں اُس کے عیب و ثواب کھل کرسا منے آچکے تھے۔ مغرب کا سرمایہ دارانہ نظام، استحصالی ہتھکنڈ ہے اور قوم پرتی کی اصلیت سب پر واضح ہو چکی تھی جو غالب اور سرسید کے زمانے تک پردہ اخفاء میں تھی۔ غالب کے مقابلے میں اقبال کو بیشرف بھی عاصل تھا کہ وہ اعلیٰ تعلیم کے حصول کی غرض سے یورپ میں مقیم رہے اور وہاں رہ کراس تہذیب کی خوفا کی کو تریب سے حاصل تھا کہ وہ اعلیٰ تعلیم کے حصول کی غرض سے یورپ میں مقیم رہے اور وہاں رہ کراس تہذیب کی خوفا کی کو تریب سے دکھی پائے جو غالب اِس تہذیب کی اولین جھلک د کھی کر اندازہ نہ لگا پائے تھے۔ جبکہ اقبال ایک ایک اولین جھلک د کھی کر اندازہ نہ لگا پائے تھے۔ جبکہ اقبال ایک ایس یقین کے جب آزادی کی تحریک نواب د کھر ہے تھے اِس یقین کے حب آزادی کی تحریک نواب د کھر ہے۔ تھے اِس یقین کے ساتھ کہ انگریزی رہ ان قاب قریب الاختیام ہے۔

ان بدلے ہوئے حالات میں ہمارا شعروا دب ایک الیی زبان کا متقاضی تھا جو فکر وفلے کی تخمل ہو سکے۔ اِس اہم تقاضے کو اقبال سے پہلے غالب محسوس کر چکے تھے اور اُن کی شاعری نے اور بعد میں آنے والے شعراء بالحضوص اقبال کے بہت سے مرحلے آسان کر دیے تھے۔ غالب صحیح معنوں میں اقبال کے پیشرواور روحانی پیشواہیں۔ غالب ہی کی فکر رسا کی راہنمائی میں اقبال نے شعروا دب کو اوج ثریا تک پہنچا دیا بلا شبہ اُردو کے تمام شعرا میں صرف غالب ہی اقبال کی رہنمائی فرماسکے۔ اُستادِ محترم ڈاکٹر سیدعبداللہ کی بیرائے بڑی باوزن ہے کہ

''اقبال نے جن ادبی روایات میں تربیت پائی وہ غالب کے زمانے کی پروردہ تھیں۔۔۔۔ اقبال کو غالب کی شاعری میں معنی کے بوٹ بوٹ طلسمات نظر آئے۔ اِس کا اظہار اُن کی نظم'' مرزا غالب'' سے ہوتا ہے۔ جس کے ہر ہر شعر سے اقبال کی غالب شناسی اور غالب بیندی کا واضح ثبوت مہیا ہوتا ہے۔ خلا ہر ہے کہ اقبال کے دل میں غالب کی عزت کسی رسم عام یا روش عام کی بنا پر نہ تھی بلکہ اس

سبب سے تھی کہ انہیں غالب کی شاعری میں ایک ایسا بڑا فنکا رنظر آیا جس کے فن کے بعض پہلوخوداُن کے اسب سے تھی کہ انہیں عالب کے فن اور شخصیت میں اپنی ہی جھلک نظر آئی۔۔۔۔' ویل

#### حوالهجات

- ا فرمان فتح بوری، دا کشر، تنقیدی شذرات ومقالات (لا بور: الوقار پبلی کیشنز،۲۰۰۵ء) صفحه ۳۲۰
  - ۲\_ غالب ، کلیات غالب فارسی، جلدسوم، صفحه۲۲۹
- سـ عالب، دیوان عالب جدید المعروف به نسخه حمیدیه مع مقدمه دیوان دُاکٹر عبدالرحمٰن بجنوری، مرتب محمد انوارالحق (آگرہ:مفیدعام اسٹیم پریس،س۔ن)صفحہ ۳۲۷
  - ٣٥ حاتى ، مولاناالطاف حسين، يادگارغالب، (لا مور: ناصر با قرير نظرز، س-ن) صفحه ٢١
    - ۵\_ الضاً، صفحه ۱۸
    - ۲۔ اقبال زبورعجم، کلیات اقبال اُردو، صفحہ ۵۳۹/۵۳۸
      - ۷۔ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو صفحه ۹۷
        - ٨- غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ١١٠
      - ٩ عالب، كليات عالب فارس، جلداول صفحه ١٢١
- •ا۔ وزیرآغا، ڈاکٹرغالب کی شخصیت، ازاحوال ونقدِ غالب، مرتبہ محمد حیات خان سیال، (لا ہور:الائیڈ بک سینٹر، ۲۰۰۳ء)صفحہ۲۲۲
  - اا محداكرام، دُاكثر شخ، حكيم فرزانه (لا مور: ادراهٔ ثقافتِ اسلاميه، اشاعت دوم، ١٩٧٧ء) صفحه ١٦٨
    - ۱۲ عالب، كليات عالب فارس، جلدسوم، صفحه ٣٣٥
- ۱۳ آل احمد سرور، غالب کا ذبنی ارتقاء، از احوال ونقدِ غالب مرتبه محمد حیات خان سیال (لا مور: الا ئیڈ بک سینٹر ۲۰۰۳ء)صفحه ایم
  - ۱۵ عالب، كليات غالب فارس، جلدسوم، صفحه ۱۵
    - ۱۵۔ حاتی، یادگارِغالب، صفحی۱۲۵،۱۲۸
  - ١٦ عابرعلى عابد، سيد، شعرِ اقبال، (لا مور: سنگ ميل پبلي كيشنز،٢٠٠٣ء) صفحه٥٠
- ۱۱ عبدالمغنی، ڈاکٹر، اقبال اور غالب بشموله اقبال اور مشاہیر، مرتب طاہر تو نسوی (لا ہور: سنگِ میل پبلی کیشنز، ۱۹۷۸ء) صفحه ۸۰

۱۸- اختشام حسین، ڈاکٹر، غالب ایک شاعر ایک اداکار (لا ہور بسنگِ میل پبلی کیشنز، ۱۹۸۷ء) صفحه ۲۳ مالب، کلیات غالب فارسی، جلداول ، صفحه ۳۱۸ سالب کالب کالب کالب مسائل اِقبال، صفحه ۱۱۳ معبدالله ، ڈاکٹر ، سید، مسائل اِقبال، صفحه ۱۱۳

باب سوم باب سوم غالب اورا قبال کے مشتر کے موضوعات

### غالب اورا قبال کے مشترک موضوعات

یوں تو ہر بڑے شاعر کا اپنا منفر درنگ اور لب ولہجہ ہوتا ہے، افکار کی خود ساختہ دنیا ہوتی ہے، تخیل کی رسائی کے امکانات بھی اپنے ہی پیدا کر دہ ہوتے ہیں لیکن پھر بھی کچھا لیسے اشعار اور افکار وخیالات ضرور مل جاتے ہیں جن میں کسی دوسرے شاعر سے فکری مطابقت اور ہم آ ہنگی کا سراغ مل جاتا ہے۔ یہی معاملہ غالب اور اقبال کے افکار ونظریات کا بھی ہے۔

غالب اورا قبال کے اندازِ فکر ونظر اورا ندازِ بیان میں بظاہر قابلِ ذکر بکسانیت نظر نہیں آئی اور دونوں شعراء کے فکر وفن کوایک دوسرے کے مقابل رکھ کرموازنہ کرنا اور تقابلی جائزہ لیناممکن نظر نہیں آتالیکن جب فکر اقبال کا بہ نظر غائر مطالعہ کیا جائے تو قدم قدم پر بیا حساس ہوتا ہے کہ شاید بیہ خیال پہلے بھی کہیں نظر سے گزر چکا ہے۔ اشتراک اور مشابہت ڈھونڈ نے نگلیں تو سراا کثر'' دیوانِ غالب'' ہی میں جا کر ملتا ہے جہاں شعری تناظر مختلف ہوتے ہوئے بھی دونوں شعراء کے ذہنی فاصلے قربتوں میں سے نظر آجاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مدیرِ مخزن سر شخ عبدالقادر سے لے کر دورِ حاضر تک تمام بڑے بڑے ناقدین نے اس امر کا اعتراف کیا ہے کہ غالب ہی بیشر واقبال تھے اور اگر غالب نہ ہوتے تو اقبال جو اور اگر غالب نہ ہوتے تو اقبال بھی نہ ہوتے۔

عالب اورا قبال کی تخلیقی بصیرتوں، طبیعتوں اورا فکار وخیالات میں گہری مطابقت ومشابہت نظر آتی ہے جواس امر کی نشاند ہی کرتی ہے کہا قبال، غالب سے متاثر بھی تھے ان کے معتر ف بھی تھے اور مقلّد بھی۔ڈاکٹر سیدعبداللہ نے اینے تحقیقی مضمون ''غالب سیپیٹر واقبال'' میں تحریر فر مایا ہے کہ:

''اقبآل کے دل میں غالب کے افکار کی عزت کسی رسم عام یا روش عام کی بنا پر نہتی بلکہ اس سبب سے تھی کہ انہیں غالب کی شاعری میں ایک ایسا بڑا فنکا رنظر آیا جس کے فن کے بعض پہلوخودان کے ایپ رجحانات کے ہمرنگ تھے۔ انہیں مرزا غالب کی شخصیت اوران کے فن میں اپنی ہی جھلک نظر آئی۔'' ہ

ڈاکٹر سیدعبداللہ کی رائے میں غالب اور اقبال دونوں کے یہاں عقلی نظریات اور جذبات و تاثرات کی خلط ملط صور تیں موجود ہیں فرق سیہ کہ اقبال نے افکار ہی کو جذبے کی سطح پر لاکران کی خشک اور سر دفکریت کو کم کرنے کی کوشش کی ہے اقبال کی شاعرانہ فطرت اور حکیمانہ طبیعت میں کچھاس طرح کا آمتزاج بیدا ہو گیا ہے کہ ان کے افکار

جذبات اور جذبات افکار معلوم ہوتے ہیں جب کہ غالب کی فطرت شاعرا نہ زیادہ اور حکیمانہ کم تھی پھر بھی وہ تعقل وَنظر پر گہرااعتقا در کھتے تھے لیکن میے بجیب اتفاق ہے کہ اقبال جن کی شاعری میں ایک مربوط عقلی نظام موجود ہے خودا پنی دعوت کے اعتبار سے ''عقل'' کی کار فر مائی کے مشراور جذبے کے معتقد ہیں یعنی:

> اسی کشکش میں گزریں مری زندگی کی راتیں مجھی سوز وسازِ رومی بھی چے و تابِ رازی سے

> > اورا کثر اس مصاف عقل ودل میں بقول اقبال ع جیتا ہے رومی ہارا ہے رازی سے

اقبال اکش عقل وخرد سے بیزار ہوکر وجدان کی طرف رجوع کرتے ہیں اور دعا گوہیں کہ:

خرد کی گھیاں سلجھا چکا میں مرے مولا مجھے صاحب جنوں کر ہے

ڈاکٹر سیدعبداللہ کی رائے میں اقبال کے مقابلے میں غالب کے عقلی نظریات کی حیثیت بھی زیادہ سے زیادہ جذباتی ہے پھر بھی غالب خود کو عقل وخرد کا بہت بڑا علمبر دار کہتے ہیں انہوں نے اپنے اردواور فارس کلام میں اندیشہ عقل، خرد، دانش اور آگاہی کی اصطلاحیں جا بجا استعال کی ہیں۔ ان کے خیال میں عقل میں بھی مستی اور نشے کی سی کیفیت ہوتی ہے۔ عقل سے بصیرت پیدا ہوتی ہے اور عقل نفس کی اصلاح و تہذیب بھی کرتی ہے۔

بہ متی خرد رہنمائے خود است رود گر زخود ہم بجائے خود است ازیں بادہ ہر کس کہ سر مست شد آبا فشاندن سنج تر دست شد

سخن گرچه پیغام راز آورد سرود ارچه در اهتراز آورد

35

### خرد و اندایں گوہریں در کشاد زمغزِ سخن گبخِ گوہر کشاد هے

عالب نے اقبال سے پیشر شاعری میں تعقل کی اہمیت کو مجھا۔ اسی لئے ان کی شاعری کی فکری سطح بلند ہے۔
عالب سے صحیح معنوں میں اگر کسی نے فیضان حاصل کیا ہے تو وہ اقبال ہی ہیں جنہوں نے عالب کی قائم کر دہ روایت کونہ صرف نبھایا بلکہ اسے اُس اوج کمال تک لے جہاں تک ان کے بعد کوئی جدید شاعراس کی فکری سطح کومزید بلندی عطانہ کر سکا۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کے خیال میں اقبال کی نظر میں عالب کی اہمیت اس لئے بھی ہے کہ عالب ایک تہذیب کا ممائندہ اور ایک عظیم فکری اور اور اور بی روایت کا آخری وارث اور ترجمان تھا جس کے بعد جہاں آبادیعن دہلی کے بام و درنالہ عاموش بن گئے۔ غالب ان تہذیبی اور فکری قدروں کے شناسا تھے جن کی معیار شناسی خود اقبال کے فن کا امتیانے خاص ہے۔ گویا قبال کی نظر میں عالب ایک ایسا شاعر ہے جوان سے پہلے ہی ان راستوں اور شاہر اہوں کا سراغ لگا چکا خاص ہے۔ گویا قبال کی نظر میں عالب ایک ایسا شاعر ہے جوان سے پہلے ہی ان راستوں اور شاہر اہوں کا سراغ لگا چکا تھا جن پر چلنا خود اقبال نے اسینے لئے پیند فر مایا۔

ڈاکٹر سیدعبداللہ نے دونوں شعراء کے مشترک خصائص کی فہرست درج ذیل پاپنچ نکات کی صورت میں پیش کی ہے۔

- ا ۔ برجستہاور جوش انگیز اسلوب
- ۲۔ ارتقائے حیات کے لئے سخت کوشی اور خارا شگافی کا سبق جسے اقبال کی اصطلاح میں ''ستیز'' کہا جا سکتا ہے۔
  - ٣\_ جذبه وتفكر كااجتاع
  - ۳ جنون ادرآ شفتگی کاایک خاص انداز
    - ۵۔ خودکاشعور کے

غالب اورا قبال کے مابین فکری ہم آ ہنگی کا سراغ ہمیں ان اشعار کی صورت میں ملتا ہے جہاں خیالات تو کیساں ہیں لیکن انداز بیان مختلف ، تخیل میں کیسانیت ہے مگر تاثر الگ، فکر میں مشابہت ہے لیکن پیشکش کا انداز جدا ہے۔ ہم کہ سکتے ہیں کرمختلف افکار و خیالات کی زشتِ اول غالب ہی نے رکھی جس پرا قبال نے د کیھتے ہی د کیھتے فلک بوس ممارت تعمیر کرڈ الی۔ دونوں شعراء کے فکری اشتراک کو بچھنے کے لئے درج ذیل امثال ملاحظہ بیجئے۔

غالب نفسیات انسانی کے بہت بڑے نباض تھے انہیں اس حقیقت کا بخو بی علم تھا کہ جب کسی رنج وکن کا حدسے زیادہ سامنا ہوتو وہ عادت ثانیہ بن جاتی ہے یہاں تک کہاس رنج کا احساس ہی مٹ جاتا ہے یعنی

ع درد کا حدے گزرنا ہے دوا ہوجانا کے

غالب ابنی ذات کے حوالے سے بیر حقیقت واضح کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مجھ پراس قدر آفات اُوٹیس کہ اب کوئی مشکل میرے لئے مشکل نہیں رہی یعنی

> رنج سے خو گر ہوا انسال تو مٹ جاتا ہے رنج مشکلیں اتنی پڑیں مجھ یر کہ آسال ہو گئیں ۸

اس حقیقت کوا قبال این مخصوص بیامیدانداز میں پیش کرتے ہیں اور افرادِ ملت کومشکلات سہنے کا قرینہ سکھاتے ہوئے کہتے ہیں:

> تمنا آبرو کی ہو اگر گلزار ہستی میں تو کانٹوں میں الجھ کر زندگی کرنے کی خُو کرلے ہے

غالب اورا قبال کومجہزعصر ہونے کا شرف حاصل تھا۔ دونوں شعراء نے جدت، تازگی، قوتِ تخلیق وایجا داور غور وفکر کی عادت کوسراہا اور زندگی کے مسائل کوحل کرنے کے لئے کورانہ تقلید کی مذمت دونوں شعراء نے اپنے اپنے انداز میں کی ہے۔غالب کہتے ہیں:

> لازم نہیں کہ خضر کی ہم پیروی کریں مانا کہ اک بزرگ ہمیں ہم سفر ملے ول

> > جب كما قبآل كي نفيحت ہے كه:

تقلید کی روش سے تو بہتر ہے خود کشی رستہ بھی ڈھونڈ،خصر کا سودا بھی چھوڑ دے لا

عالب اورا قبآل دونوں اپنے اپنے پُر لطف انداز میں اللہ تعالیٰ سے شکوہ سَجُ نظر آتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے انسان کو دونوں جہان بخشے۔ دنیوی زندگی کی نعمتیں اور اُخروی زندگی کی شاد کا میاں بخشیں لیکن بندہ اس سے کہیں زیادہ کا طلب گارتھا۔اس کی خاموثی قناعت کے سبب سے نہیں ہے بلکہ شر ما شرمی چپ سادھ کی کہ اب عطا کرنے والے سے

خواه مخواه کیا تکرار کی جائے یعنی بقول غالب

دونوں جہان دے کے دہ سمجھے بیہ خوش رہا یاں آ پڑی بیہ شرم کہ تکرار کیا کریں سال

جب كها قبآل شكوه سنج بين كه:

تیری خدائی سے ہے، میرے جنون کو گلہ اپنے لئے لا مکاں، میرے لئے چارسُو؟ سل

الله تعالى نے انسان كوائرف المخلوقات اورزمين پراپنانائب بناكر بھيجالىكن افسوس كەاس دنياميس آكرانسان دليل ورُسوا ہوگيا انسانيت كى تذليل پرغالب خدائے شكوه كرتے ہوئے كہتے ہيں:

ہیں آج کیوں ذلیل؟ کہ کل تک نہ تھی پیند گتاخی فرشتہ ہاری جناب میں ہملے

ا قبال كاشكوه ملاحظه يجيح:

اِسی کوکب کی تابانی سے ہے تیرا جہاں روش زوال آ دم ِ خاکی، زیاں تیرا ہے یا میرا؟ ہالے

دونوں کے خیال میں بید دنیا بچوں کا ایک کھیل ہے۔ رات دن پیش آنیوالے حادثات کی حیثیت ایک کھیل تماشے سے زیادہ نہیں بقول غالب

بازیچ اطفال ہے دنیا مرے آگے اللہ موتا ہے شب و روز تماشا مرے آگے آلے

جب كما قبال كهته بين كه:

اپنی جولاں گاہ زیرِ آساں سمجھا تھا میں آب وگل کے کھیل کواپناجہاں سمجھا تھامیں کلے

غالب اورا قبال دونوں کے خیال میں بندہ اس عظیم الشان ہستی کا ایک جزوہے ہمار اوجود اس بحرِ بیکراں کا ایک قطرہ ہے اور'' جز'' اپنے'' کل'' میں شامل ہونے کے لئے بے قرار ہے۔ بقول غالب

دل ہر قطرہ ہے سازِ انا البحر ہم اس کے ہیں ہمارا پوچھنا کیا ملے اقبال کوادا کرتے ہیں کہ:

توہے محیط بے کراں میں ہوں ذراسی آب بُو یا مجھے ہمکنار کر یا مجھے بے کنار کر وا معرفت الہی اور عبدومعبود کے درمیان گفتگو کے لئے'' دہانِ زخم'' پیدا کرنا چاہیئے اس کیفیت کی عکاسی غالب یوں کرتے ہیں:

جب تک دہانِ زخم نہ پیدا کرے کوئی

مشکل کہ تجھ سے راہ سخن واکرے کوئی میں
اقبال غالب کی مذکورہ غزل کی زمین ہی میں اس خیال کا اعادہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:
ظاہر کی آئکھ سے نہ تماشا کرے کوئی
ہو دیکھا تو دیدہ دل واکرے کوئی ای

اگرہم آنکھاُٹھا کردیکھیں تو ہرطرف محبوبِ حقیق کے پینکڑوں جلوے بے نقاب دکھائی دے سکتے ہیں لیکن ہم میں دید کی طاقت ہی نہیں اور جب ہم اسے دیکھنے کی تاب وطاقت ہی نہیں رکھتے تو آئکھوں اور نظارہ کا احسان کیوں اُٹھا ئیں۔اس خیال کی ترجمانی کرتے ہوئے غالب کہتے ہیں کہ:

> صد جلوہ روبرو ہے، جو مڑگاں اُٹھائے طاقت کہاں، کہ دید کا احسال اُٹھائے ۲۲

ناکامی نگاہ ہے برقِ نظارہ سوز تو وہ نہیں کہ بچھ کو تماشا کرے کوئی سس غالب کی اسی بحراورز مین کو ملحوظ رکھتے ہوئے اقبال فرماتے ہیں: ہو دید کا جو شوق تو آئھوں کو بند کر ہے دیکھا کرے کوئی ہے دیکھا کرے کوئی نظارے کو بیہ جنبشِ مڑگاں بھی بارہے نرگس کی آئھ سے تجھے دیکھا کرے کوئی ہم

غالب اورا قبال دونوں کے نزدیک محبت ایک ایسا جذبہ ہے جس میں جلوت سے زیادہ خلوت اور محفل سے زیادہ تنہائی عزیز ہوتی ہے۔اس خیال کی ترجمانی کرتے ہوئے غالب کہتے ہیں:

دل لگا کر، لگ گیا ان کو بھی تنہا بیٹھنا

بارے این دروول کی ہم نے پائی دادیاں ۲۵

ا قبال اس خیال سے اتفاق کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ:

دو عالم سے کرتی ہے بیگانہ دل کو

عجب چیز ہے لذتِ آشائی ۲۹

دونوں شعراء کے نز دیکے حسن کو ظاہری آ رائشوں سے بے نیاز رہنا چاہیئے کیونکہان سے استغنائے فطری کو دھبہلگتاہے بقول غالب

پوچھ مت رسوائی انداز استغنائے حسن

دست مرہونِ حنا، رخسار رہن غازہ تھا کئے

دست مرہونِ حنا، رخسار رہن غازہ تھا کئے

اقبال ،غالب کی فکر سے متفق ہیں کہ حسن کی فطرت میں خود بخو دمشاطگی کا انداز موجود ہوتا ہے۔

مری مشاطگی کی کیا ضرورت حسنِ معنی کو

کہ فطرت خود بخو دکرتی ہے لالے کی حنا بندی ۲۸

کہ فطرت خود بخو دکرتی ہے لالے کی حنا بندی ۲۸

کسی بھی فنکارکافنی شاہکارخونِ جگر کی آ میزش کے بغیرتشنہ شمیل رہتا ہے۔ بقول غالب:

خوں ہو کے جگر آ نکھ سے ٹپکا نہیں اے مرگ

دہنے دے ججھے یاں کہ ابھی کام بہت ہے ۲۹

اقبال کے خیال میں بھی 'دخون جگر'' کی آ میزش کے بغیرسب نقش ناکھل اور ناتمام ہیں۔

اقبال کے خیال میں بھی 'دخون جگر'' کی آ میزش کے بغیرسب نقش ناکھل اور ناتمام ہیں۔

نقش ہیں سب نا تمام خونِ جگر کے بغیر نغمہ ہے سودائے خام خونِ جگر کے بغیر س

اگر محبوب کا وصل عاشق کونصیب ہوجائے تو پھر بھی وہ اسے نظر بھر کرد یکھنے کا حوصلہ اپنے اندر نہیں یا تا۔ غالب اس خیال کی ترجمانی کرتے ہوئے کہتے ہیں:

نظارے نے بھی کام کیا واں نقاب کا مستی سے ہر نگہ ترے رخ پر بکھر گئ اس اقبال، غالب کی ہم نوائی کرتے ہوئے کہتے ہیں:

عین وصال میں مجھے حوصلہ ُ نظر نہ تھا گرچہ بہانہ جو رہی میری نگاہ بے ادب ۳۳ الفاظ وخیال کی مشابہت درج ذیل شعر سے بھی بخو بی عیاں ہے:

آگی ''دامِ شنیدن' جس قدر چاہے بچھائے مدّعا عنقا ہے اپنے عالمِ تقریر کا ۳۳ غالب

نہیں منّت کشِ ''تابِ شنیدن' داستاں میری مسل خوشی گفتگو ہے، بے زبانی ہے زباں میری مسل اقبال

غالب اورا قبال دونوں مصائب کا مردانہ وار مقابلہ کرنے کے قائل ہیں۔ تن آسانی اور آسودگی دونوں کے مزاج کوراس نہیں اسی لئے غالب کہتے ہیں:

ان آبلوں سے پاؤں کے گھبرا گیا تھا میں جی خوش ہوا ہے راہ کو پُر خار دیکھ کر سے کانٹوں کی زباں سوکھ گئی پیاس سے یا رب!

اک آبلہ پا وادی پُرخار میں آوے ۲۳ اقبال اس خیال کی ترجمانی کرتے ہوئے کہتے ہیں:

علاج درد میں بھی درد کی لذّت پہ مرتا ہوں جو تھے چھالوں میں کا نٹے نوک سوزن سے نکالے ہیں سے

اس خیال کوغالب ایک جگه یون ادا کرتے ہیں۔

زخم سلوانے سے مجھ پر چارہ جوئی کا ہے طعن غیر سمجھا ہے کہ لذت زخمِ سوزن میں نہیں ۳۸

غالب اورا قبال دونوں عبادت میں خلوص کے قائل ہیں اسی لئے غالب جنت کو دوزخ میں جھونک دینا چاہتے ہیں تا کہ صلہ اور جزاسے بے نیاز ہوکر اللہ تعالیٰ کی عبادت کی جاسکے۔

> طاعت میں تارہے نہ ہے انگبیں کی لاگ دوزخ میں ڈال دو کوئی لے کر بہشت کو وس

> > ا قبال عبادت میں ریا کاری سے منع کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

سودا گری نہیں یہ عبادت خدا کی ہے او بے خبر! جزا کی تمنا بھی حیصوڑ دے ہم،

غالب اورا قبآل دونوں کے خیال میں غم ایک زبردست تخلیقی ونغمیری قوت ہے جس سے انسانی فطرت کے جو ہر کھل کرسامنے آتے ہیں۔ بقول غالب

غم نہیں ہوتا ہے آزادوں کو بیش از کیے نفس برق سے کرتے ہیں روش شمع ماتم خانہ ہم اس جب کہا قبال بھی غم کوعطیۂ خداوندی اور سرمایۂ حیات قرار دیتے ہیں یعنی: حادثات غم سے ہے انساں کی فطرت کو کمال غازہ ہے آئینۂ دل کے لئے گرد ملال غم جوانی کو جگا دیتا ہے لطفِ خواب سے ساز میہ بیدار ہوتا ہے اسی مصراب سے ۲س

ا قبال کے فلسفہ حیات کی اساس خودی کا تصور ہے اور خودی سے ان کی مرادا پیے نفس کو پیچاننا، اپنی صلاحیتوں پر بھروسہ کرنا اور خود داری ہے۔ اقبال سے پیشتر غالب بھی خود داری اور خود بنی کا درس اپنے اشعار میں جا بجادیتے نظر آتے ہیں مثلاً:

ہنگامہ کے انفعال مت ہے انفعال حاصل نہ کیوں نہ ہوساس

١

دیوار بارِ منتِ مزدور سے ہے خم اے خانمال خراب نہ احسال اُٹھائیے ہیں۔ اقبال درس خودداری دیتے ہوئے کہتے ہیں:

عشقِ بتال سے ہاتھ اُٹھا اپنی خودی میں ڈوب جا نقش و نگارِ دہر میں خونِ جگر نہ کر تلف ھیم

(

تری زندگی اس سے تری آبرواس سے جورہی خودی تو شاہی نہ رہی تو روسیاہی ۲۸ جورہی خودی تو شاہی نہ رہی تو روسیاہی ۲۸ جا عالب تخلیق فن کے سلسلے میں 'سوزِ درول' اور' دلِ گداختہ' کی اہمیت کے قائل تھےان کے زدیک حسن فروغ شمع سخن دور ہے اسد حسن فروغ شمع سخن دور ہے اسد پہلے دلِ گداختہ پیدا کرے کوئی کہ جہا اللہ کی اس حقیقت سے بخوبی آشنا ہیں کہ جب تک قلب ونظر روش نہ ہوشا عراپے فن کے حوالے سے کوئی حیات بخش اور حیات آفریں پیغام نہیں پیش کرسکتا۔

### سینہ روش ہو تو ہے سوزِ سخن عینِ حیات ہو نہ روشن تو سخن مرگِ دوام اے ساقی ۴۸

جستہ جستہ بھرے ہوئے مذکورہ شعری حوالے اس امر کی غمازی کرتے ہیں کہ غالب اور اقبال کا زاویہ نگاہ اور فکا اور خیال اپنی اصل کے اعتبار سے کیسال ہے۔ غالب کی'' نوائے گرم'' میں جو جذبات کا رفر ماتھان کی اہمیت و افادیت کومسوس کرتے ہوئے نہ صرف اقبال بلکہ آنے والے تمام شعرانے اس سے ستفیض ہونے میں فخرمحسوس کیا بلخصوص اقبال نے غالب کی پُر جلال آواز اور مردانہ لب و لہجے کو'' بانگ درا'' اور'' نوائے جرس'' بنا کراجماعی مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنالیا۔

اس باب میں پیش کردہ منتشر شعری حوالوں سے قطع نظر مخصوص تصورات کے حوالے سے بھی دونوں عظیم شعراء کے مابین گہری ہم آ ہنگی اور فکری ربط ملاحظہ کیا جا سکتا ہے لہذا آنے والے ابواب میں غالب اور اقبال کے فکری اشتراک کا تجزیہ مختلف تصورات کے آئینے میں پیش کیا جائے گا تا کہ تحقیق کی جاسکے کہ دونوں شعراء کی تخلیقی بصیرتوں، فکری رویوں اور ذہنی بالیدگی میں کہاں تک مطابقت ومشابہت کا رنگ جھلکتا ہے۔

#### حوالهجات

۲۲ غالب، ديوان جديد، صفحه ١٦٠

٣٧\_ الضاً، صفحه١٩٩

۲۳ ا قبال ، بانك درا، كليات ا قبال أردو، صفح ١٠١٠

-- عالب، ديوان غالب جديد، صفحه ١١٥

٢٦ - اقبال ، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٩٧

٣٤ عالب، ديوانِ عالب جديد، صفح ١٣

۲۸ اقبال ، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ۳۰

٢٩ عالب، ديوان غالب جديد، صفح ٢٨٣

۳۰- اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفح ۳۹۳

اس غالب، ديوان غالب جديد، صفحه

۳۲ ا قبال بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفحه ۴۰

٣٣\_ غالب، ديوان غالب جديد، صفحها

۳۴ اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفح ۲۸

۳۵ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ۲

٣٦\_ الضاً، صفحها٢٦

٣٤ - ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفحها ١٠

٣٨ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ١٢٩

٣٩\_ الضاَّصفي ١٣٧

۴۰- اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ۱۰۸

الم. غالب، ديوان غالب جديد، صفيه ١٠

۳۲ ا قبال، بانك درا، كليات ا قبال أردو، صفحه ۱۵۵

۳۳ عالب، دیوان غالب جدید، صفحه۱۳۸

٣٣\_ الفياً، صفحه١٢

۳۵\_ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفح mm

٣٧ - ايضاً، صفحه٣٣

٢٥١ عالب، ديوان عالب جديد، صفحه ١٩٨

۳۰ مقبآل، بال، جريل، كليات اقبال أردو، صفي ۳۰

# غالب اورا قبال كانضور خودي

### غالب اورا قبال كاتضور خودي

اپنی ہستی ہی سے ہو جو کچھ ہو آگہی گر نہیں غفلت ہی سہی لے

نه صهبا ہوں، نه ساقی ہوں، نه مستی ہوں، نه پیانه میں اس میخانهٔ ہستی میں ہر شے کی حقیقت ہوں ہے

عالب اورا قبال دونوں کے نظام فکر میں خود شناسی ،خود اعتادی ،خود نگری ، انانیت ،خود بنی اورا پی ذات پر مجروسه رکھنے کے موضوعات مشتر کہ طور پر موجود ہیں بلکہ علامہ اقبال کے فکر ونظر کے جملہ مباحث کا محور اور مرکز یہی بنیادی نکتہ اور خیال ہے۔ غالب احساسِ خودی سے اس حد تک سرشار سے کہ اپنی شاعرانه عظمت کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ دیگر شعراء تو شعوری کوشش سے خود شعر تخلیق کرتے ہیں اور شعر تک رسائی حاصل کرتے ہیں لیکن میرا معاملہ الگ ہے کیونکہ خود فنِ شعر کوشش کر کے مجھ تک رسائی حاصل کرتا اور پہنچتا ہے۔

ما نه بو دیم بدین مرتبه راضی غالب شعر خود خواهش آن کرد که گردد فنِ ما س

دونوں شعراء نے زندگی میں خودی کو پانے اور اس کی تربیت اور نشو ونما کی ضرورت پر زور دیا ہے زندگی میں پیش آنے والی مشکلات پر قابو پانا، خود کو مشکلم کرنا اور معرفتِ ہستی کا دوسرا نام خودی ہے۔ اگر انسان احساسِ کمتری کا شکار نہ ہواور اپنی حقیقت سے آگاہ ہواور اسے اپنے زورِ بازو پر مکمل بھروسہ ہوتو اس کے اندر ترقی کرنے اور ایک بے پناہ توت بن جانے کے لامحدود امکانات بیدا ہوجاتے ہیں۔

خودی اقبال کے تمام فکر وفلسفہ کا نچوڑ اور جگر کا ویوں کا حاصل ہے اس خیال کی علمانہ تشریح اور فلسفیانہ توشیح خواہ کچھ ہی ہولیکن اس کا سیدھا سا دام فہوم خود داری اور خود اعتمادی ہی ہے جو غالب اُمرز اکی شخصیت کا بھی سب سے زیادہ نمایاں پہلو ہے لہذا تصویر خود کے بارے میں اولین اشارے ہمیں کلامِ غالب میں بھی جا بجا بکھر نے اُس جا بیا مثلاً جب وہ سے کہتے ہیں۔

## ہنگامہ کر بونی ہمت ہے، انفعال حاصل نہ کیجئے دہر سے عبرت ہی کیوں نہ ہو سے

غالب کے خیال میں کسی غیر کا احسان مند ہونا پست ہمتی کی دلیل ہے کیونکہ احسان شرمندگی کا باعث ہے اور شرمندگی ہمت اور حوصلے کی شکست ۔اس لئے زمانے سے کچھ حاصل کرنا گویا اس کا احسان لینا ہے اس لئے زمانے سے اور کچھ تو دور کی بات ،عبرت بھی حاصل کرنا خود دارلوگوں کوزیب نہیں دیتا۔

''اسرارِخودی'' سے بہت پہلے اقبال نظم''شع وشاع'' (۱۹۱۲) کے ایک بند میں مذکورہ خیال بڑے بلیغ انداز میں پیش کرتے ہیں اورخوداعتادی کی تعلیم دیتے ہوئے کہتے ہیں کہاگرانسان اپنے آپ کو بیجے مقدار مجھنا چھوڑ دیں اور دوسروں کا احسان منداور دست نگر بن کررہنے کی بجائے خودا پنی قو توں اور صلاحیتوں پر بھروسہ رکھیں تو ان کی منزل بآسانی انہیں مل سکتی ہے۔

آشنا اپنی حقیقت سے ہو اے دہقاں! ذرا دانہ تو، کھیتی بھی تو، بارال بھی تو، حاصل بھی تو

آہ کس کی جبتو آوارہ رکھتی ہے کھیے راہ تو، رہرو بھی تو، رہبر بھی تو، منزل بھی تو

وائے نادانی! کہ تو مختاج ساتی ہو گیا ہے بھی تو، مینا بھی تو، ساتی بھی تو، محفل بھی تو ھے

انگلتان جانے سے پہلے کہ جانے والی نظم'' تصویر درد'' کے بعض اشعار میں بھی نظریۂ خودی کے اولین آثار ملتے ہیں جن میں اقبال اس خیال کا اظہار کرتے ہیں کہ انسان اپنی تکمیل کے لئے خارج کامحتاج نہیں بلکہ خود اپنامر کزو محور ہے۔

> نظر میری نہیں ممنونِ سیرِ عرصهٔ ہستی میں وہ چھوٹی سی دنیا ہوں کہ آپ اپنی ولایت ہوں لیے

### قیامِ انگلستان کے زمانے کی ایک نظم'' پیامِ عشق''میں درسِ خود داری دیتے ہوئے کہتے ہیں: نہیں ہے وابستہ زیرِ گردوں کمال شانِ سکندری سے تمام سامال ہے تیرے سینے میں، تُوبھی آئینہ ساز ہوجا کے

تصورِ خودی تک اقبال کی رسائی ذات و کائنات کے بارے میں بعض اہم سوالوں کے جوابات کی تلاش سے ہوئی بینی انسان کیا ہے؟ انسانی زندگی کیا ہے؟ کا ئنات اوراس کی اصل کیا ہے؟ کیا پیمخض فریب نظر ہے یا پچھاور؟ بیدہ سوالات ہیں جن کے جوابات کی جبتو میں انسان مدتوں سے سرگرداں رہا ہے۔ قدیم بیونا نیوں نے اس کا جواب بید یا تھا کہ کا ئنات یا انسان کا وجود محض دھوکا ہے۔ بینا نیوں سے متاثر ہو کرخصوصاً افلاطون کے خیالات کے زیراثر مشرق و مخرب کے حکماء اور صوفیاء کا مسلک بھی ایک مدت تک یہی رہا۔ بیفلسفہ چونکہ زوال آمادہ اور کمزور تو موں کو مابوی اور کئر درقو موں کو مابوی اور کئر درقو موں کو مابوی اور فکست خوردگی کے کرب سے نجات دلاتا تھا اس لئے انہوں نے اسے با سانی قبول کر لیا۔ مسلمانوں نے بھی اپنی زوال اور سیاسی اور معاشرتی بحران کے زمانے میں ممکی زندگی سے کنارہ کشی کی خاطر اسے اپنالیا۔ نفی ذات یعنی کا ئنات اور اپنے وجود سے انکار کا بیفلسفہ اقبال کے لئے قطعاً قابل قبول نہ تھاوہ یہ مانے کے لئے بالکل تیار نہ تھے کہ میر اوجود محض وہم و مگمان ہے اگر ایسا ہے تو بھر یہ سوال بیدا ہوتا ہے کہ میر بے اندر وہ کون ہے جو مجھے اپنے وجود کے انکار کا احساس دلار ہا ہے۔

یاحساس اس امر کابدیمی ثبوت ہے کہ میں موجود ہوں اور میری روح یا میری انایا میری خودی ساری کا ئنات سے زیادہ بقینی اور قطعی ہے۔اس طرح کے سوالات جن سے انسان کے وجود کا اثبات ہوتا ہے اردو شاعری میں اقبال سے پہلے غالب نے بھی اٹھائے تھے۔

جب کہ تجھ بن نہیں کوئی موجود پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے؟

یہ پری چہرہ لوگ کیسے ہیں غمزہ و عشوہ و ادا کیا ہے؟ شکنِ زلف عنریں کیوں ہے؟ نگبہ چشم سرمہ سا کیا ہے؟

سبزہ و گل کہاں سے آئے ہیں؟ ابر کیا چیز ہے، ہوا کیا ہے؟ ۸

غالب نے وجدانی طور پر جومحسوس کیااس کا اظہار اشعار کے بیرائے میں بیان کردیا ہے جب کہ اقبال نے ان سوالوں کے جواب میں دلائل اور براہین سے کام لیا ہے اور اسے ایک مستقل فلسفۂ حیات میں ڈھال کر پیش کرتے ہیں۔ اقبال نے اس کامفہوم اس حدیث سے اخذ کیا ہے

من عرف نفسه فقد عرف ربه

(جس نے اپنے نفس کو بہجا نااس نے اپنے رب کو بہجان لیا)۔

اقبال نے خودی کی ماہیت کے بارے میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے ان کے مطابق خودی احساسِ نفس اور تعمین ذات کا نام ہے۔خودی کا مرکز خود شخصیت ہے جس کو کشاکش کے ذریعے برابر تقویت ملتی ہے۔ بیشعور کا وہ روشن نکتہ ہے جس سے تمام انسانی تخیلات و جذبات مستنیر ہوتے ہیں۔خودی فطرتِ انسانی کی منتشر اور غیر محدود تو توں کی شیرزاہ بندی کرتی ہے۔ و

اقبال کے یہاں خودی کالفظ غرور و تکبر کے مروجہ معنوں میں استعال نہیں ہوا بقول ڈاکٹر فرمان فتحوری:

''خودی اقبال کے نزدیک نام ہے احساس غیرت مندی کا ، جذبہ خودداری کا ، اپنی ذات وصفات

کے پاس واحساس کا ، اپنی انا کو جراحت و شکست سے محفوظ رکھنے کا ، حرکت و تو انائی کو زندگی کا ضامن

سمجھنے کا ، مظاہرات فطرت سے برسر پر کا رہے کا اور دوسروں کا سہارا تلاش کرنے کی بجائے اپنی

دنیا آپ پیدا کرنے کا ، یوں سمجھ لیجئے کہ اقبال کے نقطہ نظر سے ''خودی'' زندگی کا آغاز ، وسط اور

انجام سمجی کی جے ۔۔۔۔۔۔' فیل

خودی کیا ہے راز درونِ حیات خودی کیا ہے بیداری کائنات اللہ اللہ کے پیچے ابد سامنے اللہ اللہ کے پیچے نہ حد سامنے اللہ خودی ایک کارہ نہیں ہے خودی ایک کارہ نہیں ہے خودی وہ بحر ہے جس کا کوئی کنارہ نہیں اللہ تو آبجو اسے سمجھا اگر تو چارہ نہیں اللہ خودی سے متصف یعنی خوددار شخص ابدی حیات کا مالک ہوتا ہے۔ ہو اگر خود گر و خود گر اللہ علی اللہ سکھیا اللہ میں منہ سکھیا اللہ میں مرنہ سکھیا اللہ میں مرنہ سکھیا ہے۔ ہی مرنہ سکھیا ہے۔ ہی میں مرنہ سکھیا ہے۔ ہی میں مرنہ سکھیا ہے۔ ہی میں میں ہے کہتو موت سے بھی مرنہ سکھیا

ا قبال کے مقابلے میں غالب کے ہاں اس تصور کی فلسفیانہ موشگا فیاں تو نہیں ملتیں غالب کی خود داری کا دائرہ مجھی بظاہر محدود ہے پھر بھی کئی جگہ خیالات میں بکسانیت ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

ڈاکٹرسیدعبداللہ بجاطور پرفرماتے ہیں کہ:

''اگرچہ غالب کی خودی اور بے خودی اور اقبال کی خودی اور بے خودی کے مفہوم میں دائرہ اُڑکے اعتبار سے خاصا فرق ہے، پھر بھی ان کے ڈانڈے کئے جگہ باہم مل جاتے ہیں۔ بالکل اس طرح جھیقت اور مجاز میں معنا واضح فرق ہو بھی تب بھی ان کے کئی رخ ہم شکل ہوتے ہیں۔۔۔غالب کے یہاں جو شدید احساس اِنا ہے اس کے پیرایہ ہائے اظہار بڑی آسانی سے ہیں۔۔۔غالب کے یہاں جو شدید احساس اِنا ہے اس کے پیرایہ ہائے اظہار بڑی آسانی سے اقبال کے شعورانا کے ترجمان بن سکتے ہیں اگرچہ ملی تشریح وقعیر میں جدابی کیوں نہ ہوں۔' سمالے اقبال کے شعورانا کے ترجمان بن سکتے ہیں اگرچہ مختلف نوعیت کی ہے لیکن ان دونوں شعراء کے افکار کے پیس پردہ جو شخصی احساس اور نفسی رجمان کا رفر ما ہے اس میں گہرار بطانظر آتا ہے۔ بیدرست ہے کہ غالب کی انا یا شعور خود کا ردائرہ محدود اور شخصی نوعیت کا سے لیکن اس شخصی انا کا دائر ہ اثر بھی بڑی وسعت کا حامل ہے۔ مثلاً جب وہ یہ کہتے ہیں کہ:

میں عدم سے بھی پرے ہوں ورنہ غافل بارہا میری آوِ آتشیں سے بالِ عنقا جل گیا ہا۔ توان کی مرادذات واحد نہیں بلکہ وہ تمام نوع کی ترجمانی کررہے ہیں۔ مقاصد آفرینی:

خودی کی بیداری میں اقبال مقاصد کوسب سے مقدم رکھتے ہیں خودی تخلیق مقاصد سے زندہ اور بیدار ہوتی ہے انسان اپنی ذات کے اثبات اور بحکیل کے لئے ضروری سمجھتا ہے کہ نئے نئے مقاصد تخلیق کرتا رہے۔ اقبال نے مقصد اور نصب العین کے معنوں میں مدعا جبتی آرزو، تمنا، سونی آرزو، داغی آرزو، چراغی آرزو اور ذوق طلب وغیرہ الفاظ وتراکیب استعال کی ہیں۔ مقاصد کی لگن انسان کوخطرات سے بے نیاز اور مشکلات سے بے پرواہ کردیتی ہے۔ ''ذوق طلب'' اور'' سوز آرزو'' کی بدولت زندگی کا قافلہ آگے بڑھتا ہے۔ زندگی میں مقاصد کی اہمیت کو اقبال نے بہت پہلے جان لیا تھا مثلاً ''طلبہ علی گڑھ کے نام'' کا پیشعر ملاحظہ ہو

موت ہے عیشِ جاوراں، ذوقِ طلب اگر نہ ہو گردشِ آ دمی ہے اور، گردشِ جام اور ہے کا

مقاصد کے ذریعے انسان سعی عمل پر آمادہ ہوتا ہے اور اپنی منزل کی طرف بڑھتا ہے کیونکہ تقائق کی دنیا خودی کی منزل اولین ہے طلسمِ زمان ومکان کوتو ٹر کر جب وہ آگے بڑھتی ہے توضمیرِ وجود میں اس کو بے شار نئے عالم آشکار ا نظر آتے ہیں۔

خودی کی ہے ہے منزلِ اولیں مسافر ہے تیرا نشمن نہیں برا سے جا ہے کوہِ گراں توڑ کر طلسمِ زمان و مکاں توڑ کر جہاں اور بھی ہیں ابھی بے نمود کہ خالی نہیں ہے ضمیر وجود

ہر اک منتظر تیری لیلغار کا تری شوخی فکر و کردار کا کیا

ا قبال کے نزدیک زندگی کی اصل آرزومیں پوشیدہ ہے۔ آرزوعالم رنگ وبوکی جان ہے۔ ترقی کے سارے سامان اور ارتقاد کے تمام سباب، آرز واور تمنابی کی بدولت معرضِ وجود میں آتے ہیں۔ جوشخص اپنی ذات کی تکمیل اور خوری کی تقمیر کا خواہاں ہواُس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے اپنے آپ کوسی نہایت بلند مقصد سے آشنا کرے۔

زندگی در جبتی پوشیده است اصل او در آرزو پوشیده است آرزو جانِ جهان ِ رنگ و بوست فطرت برش شروست کل

Ĭ

ما زشخليقِ مقاصد زنده ايم از شعاعِ آرزو تابنده ايم ول

آرزوہی کی بدولت اقبال انسان کو کا ئنات کے نظام میں ایک بے بس اور منفعل ہستی تسلیم نہیں کرتے۔اس لئے وہ کسی قیمت پراس کا سودا کرنے کو تیار نہیں۔

> متاع بے بہا ہے درد وسوز آرزو مندی مقام بندگی دے کر نہ لول شان خدا وندی ۲۰

اقبال کی طرح غالب کے نزدیک بھی عمل کی محرک انسانی تمنااور آرزوہے۔ ذوق وشوق بمنا، دائی اضطراب اور آرزومندی غالب کے بھی مرغوب مضامین نظر آتے ہیں۔ غالب کے نزدیک بھی آرزوکی کوئی منزل اور آخری حد مقررنہیں اسی کئے کہتے ہیں۔

> ہے کہاں تمنا کا دوسرا قدم یا رب ہم نے دشتِ امکاں کو ایک نقشِ یا پایا الے

ہر قدم دوری منزل ہے نمایاں مجھ سے ۲۲ میری رفتار سے بھاگے ہے بیاباں مجھ سے ۲۲

در و حرم آئینہ تکرارِ تمنا وا ماندگی شوق تراشے ہے پناہیں ۲۳

غالب کے نزدیک انسانی تمناؤں کا پورا نہ ہونا بھی اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ ہم حسنِ لامحدود کی طرف بڑھ رہے ہیں۔ لازم نہیں کہ اس سفر میں ہم اپنی حقیقی اور آخری منزل کو پاسکیں کیونکہ آرز ومندی کے لئے منزل سے بے نیازی لازمی ہے۔

ہوں میں بھی تماشائی نیرنگِ تمنا مطلب نہیں کچھاس سے کہ مطلب ہی برآ وے ۲۴

غالب اورا قبال دونوں کے نزدیک آرزومندی بے نتیجہ رہے تو بہتر ہے اس لئے غالب نیرنگ بمنا کا تماشا کرنے میں لطف محسوس کرتے ہیں جب کہا قبال فرماتے ہیں۔

> تری دعا ہے کہ ہو تیری آرزو پوری مری دعا ہے تری آرزو بدل جائے ہے

لحد میں بھی بہی غیب و حضور اتنہا ہے

اگر ہو زندہ تو دل نا صبور رہتا ہے ۲۶ میں بھی دام تمنا میں ایک کمزوراور بہار شکار کی حیثیت رکھتی ہے۔

غالب کے نزد یک موت بھی دام تمنا میں ایک کمزوراور بہار شکار کی حیثیت رکھتی ہے۔

خیالِ مرگ کب تسکیں دلِ آزردہ کو بخشے

مرے دام تمنا میں ہے اک صیدِ زبوں وہ بھی کے مرے دام تمنا میں ہے اک صیدِ زبوں وہ بھی کے مال بالہ تا خیر کا منت پذیر ہو۔ان کی انا اور خود

داری آنسو بہا کرمقصد براری کوایے لئے تو بین خیال کرتی ہے۔

رنج نو میدی جادید گوارا رہیو خوش ہوں کر نالہ زبونی کشِ تا ثیرنہیں ۲۸

تمنا کی آزادی کا ایک وصف بی بھی ہے کہ وہ خوب سے خوب ترکی تلاش کے سفر میں پیچھے مڑکر نہیں دیکھتی اس صحرانور دی میں خواہ کتنی صعوبتیں پیش آئیں ذوق جبتی میں کمتری نہیں آنے پاتی بلکہ سمندر کی موجیس آگے ہی آگے اٹھتی اور بڑھتی ہیں اسی طرح قدم بلک نقشِ قدم بھی آگے ہی کودوڑ تا ہے۔

نہ ہوگا کی بیاباں ماندگی سے ذوق کم میرا

حبابِ موجه رفار ہے نقشِ قدم میراوی

ے غالباہ پنے بخیل کی بیاباں نور دی میں جوفترم آ گے بڑھاتے ہیں اس میں پھر پیچھے بلٹنے کاسوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

متانہ طے کروں ہوں رہ وادی خیال

تا بازگشت سے نہ رہے مدعا مجھے ہیں

غالب اورا قبآل دونوں ہی کے کلام میں پُر جوش آرز ومندی کی بے شار مثالیں مل جاتی ہیں لیکن غالب اورا قبآل کی آرز ومندی میں ایک نمایاں فرق ہے کہ غالب کی آرز ومندی کی نوعیت خالصتاً انفرادی شخصی اور ذاتی ہے جب کہ اقبآل نے اپنی آرز ومندی کواجماعی آرز وؤں اورامنگوں کی صورت دے دی ہے بقول ڈاکٹر یوسف حسین خان:

''غالب بے ریا انسان تھا وہ کبھی بلنداخلاقی یا اجتماعی نصب العین کا دعویدار نہیں ہوا اس کی آرزو

مندی زیادہ تر مادی مُر فدھاتی اور حسن پرتصرف حاصل کرنے تک محدودر ہی'۔اس

یہ ایک حقیقت ہے کہ غالب بھی اقبال کی طرح اس خیال کے حامی ہیں کہ ایک آرز و پوری ہوجائے تو ضرور ہے کہ دوسری آرز وروشنی کے مینار کی طرح دور سے دکھائی دینے لگے جس کی طرف انسان کو بڑھنا چاہیے کیونکہ دل تو ہمیشہ تمناؤں کی نئی منزلوں کا خواہاں رہتا ہے اور شوق کی کوئی منزل نہیں ہے شایداسی لئے ذوق وشت نور دی مرنے کے بعد بھی انہیں چین نہیں لینے دیتا۔

اللّدرے ذوقِ دشت نوردی کہ بعدِ مرگ ملتے ہیں خود بخو دمرے اندر کفن کے یا وُں ۳۲

يروفيسرخورشيدالاسلام كالفاظ مين:

''وہ حرکت چاہتے ہیں اور ان کے شوق کی انتہائہیں وہ دریا کا ساجوش رکھتے ہیں اور اپنی رفتار کے آگے بیابان کو بھی خاطر میں نہیں لاتے وہ اپنی تمناؤں کی پرورش کرتے ہیں اور۔۔۔۔شدتِ جذبہ کے ساتھ ان کا تعاقب کرتے ہیں'۔ ۳۳۔

یہ درست ہے کہ غالب کی فکرا قبال کی طرح منظم اور مربوط نہیں دونوں کے مقاصد کے اہداف اور موضوعات بھی جدا جدا ہیں اس کے باوجود زندگی کی بنیادی حقیقتوں کے باب میں اکثر دونوں شعراء کارویہ یکساں ہے۔ تصور محشق:

ا قبال کا تصور عشق بھی خودی کے تصور کے تابع ہے۔ جذبہ عشق کے بغیر خودی کا ارتقاء ممکن نہیں آرزو کی تکمیل کے لئے راستے کی رکاوٹوں سے برسر پرکار ہونا پڑتا ہے اور اس پرکار میں قوت بخشنے والی شے عشق ہی ہے۔ عشق زندگ کی اعلیٰ ترین تخلیقی صلاحیت ہے۔ ب پناہ محرکاتی قوت ہے جوخودی کو استحکام بخشتی ہے۔ غالب کے برعکس اقبال نے عشق کے بارے میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے وہ قلب کی کمحاتی کیفیات کے زیر اثر نہیں بلکہ ایک نظام فکر کے تحت کیا ہے۔ بقول ڈاکٹریوسف حسین خان:

''اقبال کا تصویے شق، دوسرے شعراء کے متصوفانہ یا رسی عشق سے بالکل مختلف ہے عشق ان کے یہاں زندگی کا ایک زبردست محرک عمل ہے جو ایک طرف تسخیر فطرت میں انسان کی مدد کرتا ہے دوسری طرف اسے کا سُنات کے ساتھ متحدر کھتا ہے۔ عشق سے فرد کی نظر میں اتنی بلندی اور قوت بیدا موجاتی ہے کہ وہ اپنی ہمتے مردانہ کے سامنے جریل کو'صیر زبول' خیال کرنے لگتا ہے اور وجدان کی کمند سے ذات ایز دی پر قابو پانے کے منصوبے بنا تا ہے۔ ۲۳

دردشتِ جنونِ من جبريلِ زبول صيدے

یزدال بکمند آور اے ہمت مردانہ سے

عشق زندگی کا سب سے برانتمیری اور تخلیقی عضر ہے جس کی بدولت انسان کے پوشیدہ امکانات ظہور پذیر

ہوتے ہیں:

عشق سے پیدا نوائے زندگی میں زیرو بم عشق سے مٹی کی تصویروں میں سوزِ دمبرم آ دمی کے ریشے ریشے میں ساجا تا ہے عشق شاخِ گل میں جس طرح باد سحرگای کانم ۲سی ا قبال کے نزد کی عشق کی سب سے بڑی خصوصیت تخلیق آرز واور تخلیق مقاصد ہے۔ شہید محبت نہ کافر نہ غازی محبت کی رسمیں نہ ترکی نہ تازی وہ کچھ اور شے ہے محبت نہیں ہے سکھاتی ہے جو غزنوی کو ایازی سے عشق وہ آ گ ہے جوانسان کے دل میں شرر بن کررہتی ہے یہی شررنو رِ طلق کی آئکھوں کا تاراہے۔ شرربن کے رہتی ہے انسال کے دل میں یہ ہے نورِ مطلق کی آئکھوں کا تارا سے عشق ہی سے زندگی کے امکانات اجا گر ہوتے ہیں اور اس کی محدودیت بے کرانی میں بدل جاتی ہے بنایاعشق نے دریائے نا پیدا کرال مجھ کو به میری خودنگهداری مراساحل نه بن جائے ۳۹ ا قبال کے نز دیک عشق کا تصور بہت وسیع مفہوم رکھتا ہے اس کی گونا گوں خوبیوں کے بیان میں ا قبال نے نوبہ نو تعبير س وتفسيرين پيش کې بين \_مثلاً:

مردِ خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اس پر حرام عشق ہے اس پر حرام تند و سبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خود اک سیل ہے سیل کو لیتا ہے تھام

عشق کی تقویم میں عصرِ رواں کے سوا
اور زمانے بھی ہیں جن کا نہیں کوئی نام
عشق دمِ جبرئیل عشق دل مصطفیٰ
عشق خدا کا رسول، عشق خدا کا کلام
عشق کی مستی سے ہے پیکر گِل تابناک
عشق ہے صہبائے خام، عشق ہے کاس الکرام
عشق ہے صہبائے خام، عشق ہے کاس الکرام
عشق کے مطراب سے نغمہ تارِ حیات میں

عقل و دل و نگاہ کا مرشدِ اولیں ہے عشق عشق نہ ہو تو شرع و دیں تبکدہُ تصورات صدقِ خلیل بھی ہے عشق، صبر حسین بھی ہے عشق معرکہُ وجود میں بدر و حنین بھی ہے عشق اہم

عشق کی گرمی سے ہے معرکہ کا کنات علم مقام صفات، عشق تماشائے ذات ۲سے

علامہ اقبال اس بلند و برتر تصویے شق کے عمن میں عارف روتی کے شاگر دِرشید ہیں انہوں نے حکمت وعرفان کے بیش بہا جواہر اسی مرشد کامل سے حاصل کئے ہیں لیکن اقبال سے بہت پہلے غالب بھی عشق کے رسی وروا بی تصور سے انحراف کر چکے تھے۔ ان کے ہاں جذبہ عشق کی کارفر مائی تمام مشرقی شعراء کے تصورات سے بہت مختلف ہے۔ غالب ہوں یا اقبال دونوں کے یہاں عشق ایک ہنگامہ حیات ، سوز وساز ،گرمی اور رونق کا موجب ہے۔ اقبال کی طرح غالب ہوں یا اقبال دونوں کے یہاں عشق ایک ہنگامہ کودی کی تعمیل ہی میں اس کی ابدی مسرت کاراز پنہاں ہے اور یہ کمیل عشق کی رہنمائی کے بغیر مکن نہیں ۔ غالب بھی عشق کی اہمیت کے اس حد تک قائل ہیں کہ وہ اس کے بغیر انجمن ہست کو مشق کی اہمیت کے اس حد تک قائل ہیں کہ وہ اس کے بغیر انجمن ہست ' کو

بے رونق سمجھتے ہیں زندگی کا سارا آب ورنگ اسی کی دین ہے۔ کسی کی خاطر مر مٹنے کی خواہش اسی کی بدولت ہے کچھ ہونے اور کچھ کرنے کی تمنا بھی اسی کے دامن میں پرورش پاتی ہے اگر خرمن میں بکل یعنی دل میں عشق کی چنگاری نہ ہوتو وہ مردہ ہے جیسے شمع کی روشن کے بغیر مخفل بے رونق ہوتی ہے۔ غرض بزم ہستی کی تمامتر رونق اور چہل پہل عشق ہی کی بدولت ہے۔

رونق ہستی ہے عشق خانہ وریاں ساز سے انجمن بے شمع ہے گر برق خرمن میں نہیں سہم اسی خیال کوعلامہا قبال یوں پیش کرتے ہیں:

عشق کے مصراب سے نغمہُ تارِ حیات عشق سے نور حیات، عشق سے نارِ حیات ۴۴م اقبال کی طرح غالب بھی عشق کی تخلیقی اور وجدانی تا ثیر،اس کی شرر باری، دل گدازی، آتش نفسی اور سیماب پائی کاذکراپنے اندازِ خاص میں کرتے نظرا تے ہیں۔

خنج سے چیر سینہ اگر دل نہ ہو دو نیم دل میں چھری چھو، مڑہ گرخونچکاں نہیں

ہے ننگ سینہ دل اگر آتش کدہ نہ ہو ہے عارِ دل نفس اگر آذر فشاں نہیں

نقصال نہیں جنوں میں بلاسے ہوگھر خراب سوگز زمیں کے بدلے بیاباں گراں نہیں ہے

### ہم نے وحشت کدؤ برم جہاں میں جو سرخ شعلہ عشق کو اپنا سرو ساماں سمجھا ۲س

ڈاکٹرسیدعبداللہ اپنے مقالے 'غالب سیپیٹروا قبال' میں دونوں شعراء کے فلسفہ خودی کا تجزیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اقبال کافلسفہ تسخیر وستیز بھی خودی سے مربوط ہے۔ زندگی جوخودی کی نمود ہے دائمی جدل و پرکار سے تھکیل پاتی ہے اور اسی پرکار سے ارتقاء پذیر یہو کر اُس منزلِ کمال کی طرف بڑھتی جاتی ہے جوزندگی کے مقدر میں ہے۔ اقبال کی شاعری میں تسخیر کا کنات اور کشود حیات کی جوصور تیں پائی جاتی ہیں وہ تو ظاہر ہی ہیں مگر غالب کے کلام میں بھی ستیز، جار حانہ پیش قدمی اور اثباتِ خود کی صور تیں کچھ کم نہیں مثلاً نا آسودگی ، ایک نئی زندگی کی تخلیق و تھکیل اور اس کے لئے جار حانہ اور انقلاب آفرین انداز فکر غالب کی گئی غزلیات میں ملتا ہے مثلاً ان کی میشہور فارسی غزل جس کا مطلع ہے:

بیا که قاعدهٔ آسال بگرداینم قضابه گردشِ رطلِ گرال بگرداینم سے

یاوہ غزل جس کامطلع ہے۔

رفتم که کهنگی زنماشا براف گسندم در بزم ِ رنگ و بومطی دیگراف گسندم ۲۸م

اسی غزل میں وہ شہور شعر بھی ہے جوعلامہ اقبال کے پیندیدہ اشعار میں شامل تھا۔

تا باده تلخ تر شود وسینه ریش تر

بگدازم آ بگینه ودرساغرافگنم وس

ڈاکٹرسیرعبداللہ کی رائے میں پیخصوص احساس غالب کی تمام شاعری پر چھایا نظر آتا ہے''لوح ہے تمت تک''
ان کے یہاں طلب وسعی اور تگ و تاز کے ہزاروں مر طے آتے ہیں ، جن میں ان کاعز م تنخیر کارفر ما نظر آتا ہے اس
اندازِ فکراور طرزِ احساس نے غالب کوا قبال کی طرح عمل و تو انائی کا شاعر بنایا ہے۔ غالب کے یہاں بھی سخت کوشی ، خار اشکافی ، ایک نئی دنیا آباد کرنے کاعز م اور اس کے لئے جہاداور مجاہدہ کا ارادہ بھی بھر پورانداز میں موجود ہے یہاں تک کہ غالب کا عشق بھی انہیں رجانات و خصوصیات کا آئینہ دار ہے۔

غالب کے یہاں اردوشاعری کے روایتی عاشق کی می انفعالیت نہیں بلکہ ایک صحت مندانہ جارحیت ہے، حرکت و توانائی ہے۔ ان کے کلام میں عشاق کی روایتی عاجزی، مسکینی، اکساری، خاکساری اور پیش پا اُفادگی کی بجائے زندگی کی حرارت، پندار محبت کا بھرم، وضعداری، شکھے تیور، حرکت وفعالیت ہے جس میں غالب کی انا نیت اور خود داری کارنگ جھلکتا ہے مثلاً بیا شعار ملاحظہ کیجئے۔ ۹ھے

غلط ہے جذبِ دل کا شکوہ دیکھو جرم کس کا ہے نہ کھینچو گرتم اپنے کو کشاکش درمیاں کیوں ہو وہ اپنی فُو نہ چھوڑیں وہ اپنی وضع کیوں چھوڑیں سبک سربن کے کیا پوچھیں کہ ہم سے سرگراں کیوں ہواہ

ان پری زادوں سے لیں گے خُلد میں ہم انتقام قدرتِ حق سے یہی حُوریں اگر واں ہو گئیں ۵۲ھے

پوچھ مت رسوائی اندازِ استغنائے حسن دست مرہونِ حنا، رخسار رہنِ غازہ تھا ۵۳

آئینہ دکھے اپنا سا منہ لے کے رہ گئے صاحب کو دل نہ دینے یہ کتنا غرور تھا ۵۴ھے

زمانہ سخت کم آزار ہے بجانِ اسد وگرنہ ہم تو توقع زیادہ رکھتے ہیں ۵۵ غالب کے یہال عشق آفاق گیروسعت کا حامل ہے۔عشق ایک ایسی قوت ہے جو وجدان کی پرورش کرتی ہے، قلب ونظر کو جولانی بخشتی ہے یہی ذر ہے کو صحر ااور قطر ہے کو دریا کی وسعتیں بخشتی ہے:

شوق ہے سامال طراز نازش ارباب عجز ذره صحرا دستگاه و قطره دریا آشنا ۵۲ زندگی کا مزاعشق ہی کی بدولت ہے بیالیا در دہے جس کا کوئی علاج نہیں کیکن پیخود ہر در دکی دواہے عثق سے طبیعت نے زیست کا مزہ پایا درد کی دوا یائی، درد بے دوا یایا کھے عشق کی کارفر مائی اور کارگز اری سے حذرممکن نہیں کہتا ہے کون نالہ بلبل کو بے اثر یردے میں گل کے لاکھ جگر جاک ہو گئے ۵۸ غالب کے خیال میں عشق کے بغیر زندگی گزار نا ناممکن ہے: بے عشق عمر کٹ نہیں سکتی ہے اور یال طاقت بقدر لذت آزار بھی نہیں ۵۹۔

عشق کرنااوراس کے تقاضوں کو نبھا نااوراس کے معیار پر پورا اُنز ناہر کس وناکس کے بس کی بات نہیں اسی لئے کہتے ہیں:

> ہر بو الہوں نے حسن برسی شعار کی اب آبروئے شیوہ اہل نظر گئی ۲۰

غالب نے اپنی انفرادیت پسند طبیعت سے کام لیتے ہوئے عشق کے بندھے کیے مفہوم کواپنا موضوع نہیں بنایا بلکہ عشق کی نفسیات کو سجھتے ہوئے اس کے مختلف رنگ نکھارے ہیں۔ا قبال نے انہی رنگوں میں مزید آمیزش کر کے عشق کے مفہوم کو وسعت اور بیکرانی بخشی اور اسے خودی کے ہم معنی قرار دیا جس کی کوئی حدم قررنہیں

ازل اس کے پیھے ابد سامنے نہ حد ال کے پیچے نہ حد سامنے ال

ضعفِ خودی:

ا قبآل کے یہاں خودی جس طرح تربیت ہے مشحکم ہوتی ہے اسی طرح لا پرواہی اور کوتاہ اندیثی سے ضعیف بھی

ہوجاتی ہے۔اقبال کے نزدیک خودی کے ضعف اور کمزوری کا اولین سبب دست ِسوال کا دراز کرنا ہے۔وہ قوم یا وہ تخص جوکسی کا دست نگر ہوجائے وہ ذلت سے دوجا رہوجا تا ہے۔اسرارِخودی کے دیباچہ میں لکھتے ہیں:

''۔۔۔۔خودی کے استحکام کیلئے ہمیں جذبہ محبت، جذب وعمل کی قوت پیدا کرنا چاہئے اور سوال یعنی بے عملی کی ہرنوع سے بچنا چاہئے ۔''۲۲

سوال کی بھی بہت میں میں دنیاوی مال و دولت اورجسم پروراغراض کے لئے دوسروں کے سامنے ہاتھ پہلے یا ہے۔ پھیلا یا جائے ایسا کرنے سےخودی ضعیف تر اور سوال کرنے والاخوار تر ہوجا تا ہے:

از سوال آشفتہ اجزائے خودی بے بچلی نخلِ سینائے خودی از سوال افلاس گردد خوار تر از گدائی گدیہ گر نادار تر سے

ذاتی اغراض کے لئے کسی سے رہنمائی جا ہنا یا ہدایت طلب کرنا نیاز مندی یا محبت کی دلیل نہیں بے غیرتی اور گداگری ہے۔

> مانکنے والا گدا ہے صدقہ مانکے یا خراج کوئی مانے یانہ مانے میر وسلطان سب گداس

عزت ِنْس کا تقاضا تو بہ ہے کہ انسان بحر حیات میں اپنا پیانہ گوں رکھے کیونکہ مومیائی کی گدائی سے تو شکست بہتر ہے۔

> چوں حباب از غیرتِ مردانہ باش ہم بہ بحر اندر نگوں بیانہ باش ۵۲ یا یانی یانی کر گئی مجھ کو قلندر کی بیہ بات

> توجھکا جب غیر کے آگے نہ من، تیرانہ تن ۲۲

ہاں اگر فقر واستغناء کے ساتھ دنیاوی حرص وہوا سے بے نیاز ہوکر کسی مرشدِ کامل سے ہدایت ورہنمائی طلب

کی جائے تو خودی طاقتور بن جاتی ہے۔

اک فقر سکھاتا ہے صیاد کو نخچیری اک فقر سے کھلتے ہیں اسرارِ جہانگیری اک فقر سے قوموں میں مسکینی و دلگیری اک فقر سے مٹی میں خاصیت اکسیری کالے

ا قبال کی طرح غالب بھی اپنی خود داری ، انا نیت اور وضعد اری کوسا منے رکھتے ہوئے کسی کے آگے دستِ سوال دراز کرنے کو معیوب گردانتے ہیں۔ ان کے نز دیک احسان ایک ایسا بوجھ ہے جسے بے جان دیوار بھی برداشت نہیں کر سکتی تو انسان کا درجہ تو بہت بلند ہے۔ اس شعر میں دیکھئے کہ دیوار کے جھک جانے کو مزدور کے احسانات کا نتیجہ قرار دے رہیں۔ ہیں۔

دیوار بارِ منتِ مزدور سے ہے خم اے خانماں خراب نہ احساں اُٹھائیے کمر

غالب سی کی مدداور کسی کاسہارالے کرحقیقت کی تلاش میں بھی نگلنا مناسب نہیں سمجھتے۔اس کئے کہتے ہیں:

اپنی ہستی ہی سے ہو جو کچھ ہو آ گہی گر نہیں غفلت ہی سہی <u>۱</u>۹

معاملات عشق ومحبت میں بھی غالب ممل سپر دگی اور خود رفنگی کی بجائے اپنی انفرادیت اور خود داری برقر ارر کھتے ہیں۔ غالب اگر محبوب کے دریر جاتے ہیں اور اس کا دروازہ بندیاتے ہیں تو آواز دے کر خاص اپنے لئے دروازہ

۔ کھلواتے ہیں۔اگر درواز ہ پہلے ہی کھلا ہوتواندر جاناا پنی غیرت کےخلاف خیال کرتے ہیں۔

ہم پکاریں اور تھلے بوں کون جائے

یار کا دروازہ پائیں گر کھلا کے

بندگی میں بھی انانیت کا بی عالم ہے کہ اگر کعبے کا دروازہ کھلانہ ہوتو بجائے دروازہ کھلوانے کی درخواست کرنے کے الٹے پاؤں واپس آجاتے ہیں۔ بندگی میں بھی وہ آ زادہ وخود بیں ہیں کہ ہم

الٹے پھر آئے درِ کعبہ اگر وا نہ ہوا الے

عالب کے عشق میں عجز و نیانہیں بلکہ انتہا درجے کی انا نیت اور وضعداری ہے جس کا اظہار قدم قدم پر ملتا ہے۔

واہ وہ عز ورِ عزو ناز یاں یہ حباب پاس وضع

راہ میں ہم ملیں کہاں؟ بزم میں وہ بلائے کیوں ۲ کے

وفا کیسی، کہاں کا عشق جب سر پھوڑ نا تھہرا تو پھرا سے سنگدل تیراہی سنگِ آستاں کیوں ہوسے

عجز و نیاز سے تو نہ آیا وہ راہ پر دامن کو اس کے آج حریفانہ کھینچئے سمے

غالب کواپنی ذات کاعرفان حاصل ہے اس لئے وہ فطرت کے دہم وکرم پر زندہ رہنے کی بجائے اپنی منزل خود ڈھونڈ نا جا ہتے ہیں۔اپنے بازوؤں کی توانا کی پر بھروسہ کر کے اپنے پاؤں پر کھڑا ہونا اور اپناراستہ خود بنانا جا ہتے ہیں کیونکہ:

> مجوری و دعوائے گرفتاری الفت دستِ تہہ سنگ آمدہ بیانِ وفا ہے ۵ے

غالب کے سامنے اقبال کی طرح نہ کوئی اجتماعی فلسفہ تھا نہ ہی وہ کسی انقلاب کے داعی تھے لیکن وہ رسوم وقیود سے بغاوت کر کے ایک نئی دنیا کی تعمیر کے خواہاں ضرور نظر آتے ہیں۔ڈاکٹر یوسف حسین خان کی بیرائے وقیع ہے کہ: ''غالب کی فکر جذباتی اورا قبال کا جذبہ مفکرانہ انداز رکھتا ہے۔''۲کے

خود داری اور آزادگی غالب کی شخصیت کاوہ جو ہر ہے جس سے اقبال بھی متاثر ہوئے بنا نہ رہ سکے۔ دلی کالج کی پروفیسری کے سلسلہ میں ان کی خود داری ہی مزاحم ہوئی تھی ، جب انتہائی تنگ دستی کے باوجو دانہوں نے پروفیسری کی پیشکش کومخش اس لئے ٹھکرا دیا تھا کہ ان کا استقبال مغلیہ روایات اور شان وشوکت کے مطابق نہیں کیا گیا تھا۔ لیکن دوسری طرف انہوں نے مالی مشکلات سے نگ آ کر قصائد بھی لکھے جن میں وہ گدائی کا کشکول اُٹھائے نظر آتے ہیں۔ انہوں نے مقامی اور انگریز حکمر ان اور روساء کی شان میں جوقصیدے لکھے ہیں ان پرا قبال احتجاج اور افسوس کئے بنانہ رہ سکے ایک جگہ تحریر فرماتے ہیں:

"غالب واقعی بہت بڑا شاعرتھالیکن محض پنش میں اضافے کے خیال سے سرکارِ انگلشیہ کی مدح میں قصا کدلکھنا بڑے افسوں کی بات ہے۔۔۔۔''کے

اس شمن میں اقبال سے پہلے خود غالب اپنا محاسبہ فر ما چکے تھے۔ان کی عظمت کی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے اپنی شخصیت اور ذات کو پر دول میں نہیں چھپایا۔اعتراف گناہ کرتے ہوئے علاؤ الدین احمد خان علائی کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں۔

'' گورنمنٹ کی بھاٹ بھٹی گرتا تھا۔خلعت پاتا تھا،خلعت موقوف بھٹی متروک'' ۸کے میرز اتفتہ کے نام ایک اور خط میں لکھتے ہیں۔

''میں نثر کی داداور نظم کا صلہ ما نگئے ہیں آیا بھیک ما نگنے آیا ہوں''9 کے

غالب نے اپ قصائد کے باب میں جورائے خود پیش کی ہے اُسے اقبال کی مذکورہ رائے کا پیش خیمہ قرار دیا جا سکتا ہے انہوں نے بار ہااعتراف کیا ہے کہ میرے دیوان میں ہے کیا؟ کچھ غزلیں ہیں جن میں 'شاہد بازی' بیتی ہوا پرسی ہے اور کچھ قصیدے ہیں جن میں تو نگرستائی لینی بادخوانی ہے میلکھ کروہ خودافسوس کرتے ہیں کہ میں نے خود کواتنا گرا دیا ہے کہ ہراورنگ نشیں کے سامنے ہاتھ باندھ کر کھڑا ہوجانا چاہتا ہوں۔ مالی مسائل اور حالات کی الم سامانیوں نے عالب کے اندراُس خود دار شخص کوموت کے گھاٹ اُتار دیا جوخود تو گجا کسی دوسر ہے کو بھی بھیک مانگتے نہیں دیکھ نہیں دیکھ سکتا تھا۔

اگرانصاف کیا جائے تو غالب جسے نہ ستائش کی تمنائھی اور نہ صلے کی پرواہ' انہوں نے قصا کد میں بھی اپنی فطری وضعداری اور انا نیت کو نبھائے رکھا۔خود فرماتے ہیں کہ جہاں تک تشبیب اور گریز کا تعلق ہے میں فارس کے اعلیٰ درجے کے قصیدہ گوشاعروں تک افتال وخیز ال پہنچ جاتا ہوں ، مگر مدح میں اُن کا ساتھ نہیں دیا جاتا کیونکہ یہ اس قدر مبالغہ آمیز ہے کہ تصور میں بھی نہیں آسکتا۔ حکیم غلام رضا خال کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

''سنوصاحب! میں فقیر آزادہ کیش ہوں۔ دنیا دارنہیں ، مکارنہیں ،خوشامدمیر اشعارنہیں۔جس میں

جوصفات دیکها هول، وه بیان کرتا هول' ۔ • ۸

غالب کے قصائد کی مدحت طرازی روایتی قصیدہ گوشعراء سے مختلف ہے مدح سے اُن کا مقصود صرف انعام و اکرام حاصل کرنانہ تھا شایداس لئے اُن کے قصائد' حسنِ طلب' سے خالی ہیں وہ عام قصیدہ گوشعراء کی طرح دست ِ سوال دراز نہیں کرتے۔اُن کی نظم' گرزارشِ مصنف بحضورِ شاہ' میں مانگنے کا انداز ملاحظہ ہو:

میری تنخواه جو مقررب اُس کے ملنے کا ہے عجب ہجار رسم ہے مردے کی چھ ماہی ایک خلق کا ہے اسی چلن یہ مدار مجھ کو ریکھو تو ہوں بقید حیات اور چیه ماهی هو سال میں دو بار آج مجھ سا نہیں زمانے میں شاعر نغز گوئے خوش گفتار رزم کی داستاں اگر سنیئے ہے زباں میری تیغ جوہر دار بزم کا التزام گر کیجئے ہے قلم میرا ابرِ گوہر بار ظلم ہے گر نہ دو سخن کی داد قبر ہے گر کرو نہ مجھ کو یبار آپ کا بنده اور پھرول نگا آی کا نوکر اور کھاؤں ادھار ميري تنخواه سيحج ماه بماه تا نه ہو مجھ کو زندگی دشوار

ختم کرتا ہوں اب دعا پہ کلام شاعری سے مجھے نہیں سروکار تم سلامت رہو ہزار برس ہر برس کے ہوں دن پچاس ہزار ال

اس نظم میں مدح بھی ہے، اظہار مدعا بھی ،فخر ومباہات کا انداز بھی اورخود داری ، وضعداری کا خیال بھی عِمُوں اورمحرومیوں کے باوجوداُن کے آجنگ میں مسکینی و بے سی نہیں جھلکتی بلکہاُن کا پروقاراور پرُ تمکنت لب ولہجہ ہر حال میں برقر ارر ہتا ہے اوراس میں اسداللہ''کے غالب' ہونے کاراز پنہاں ہے۔

ع حق مغفرت کرے عجب آ زادم دخھا۔

#### حوالهجات

۲۲\_ ایضاً، صفحه۱۸۵

٢٣\_ الضاً ، صفحه ١١٩

۲۲- نقوش، غالب نمبر (حصد دم) شاره ۱۱۳ (لا بور: ادارهٔ فروغ أردوا كتوبر ۱۹۲۹) صفح ۳۲۴

۲۵ ا قبال، ضرب کلیم، کلیات ا قبال اُردو، صفحه ۲۲۸

٢٧\_ الضاً، صفحه ٥٢٧

٢٧ عالب، ديوان غالب جديد، صفح ١٦٢

٢٨\_ اليناً ، صفحهاا

٢٩\_ الضاً، صفحاا

٣٠ الضاً، صفحه١٢٩

اس ایوسف حسین، ڈاکٹر،خان، متحرک جمالیات، صفحہ ۲

۳۲ غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ۱۵

۳۳ خورشیدالاسلام، پروفیسر، غالب .....تقلیدواجتهاد (علیگرهایجیشنل بک ماؤس، ۱۹۷۹ء)صفحها ۱۵

۳۷- یوسف حسین، ڈاکٹرخان، روح اقبال، صفحہ

۳۵ اقبال، پیام شرق، کلیات اقبال فارس، صفحه ۳۳۲

٣٦٨ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفح ٣٢٨

٣٧\_ ايضاً، صفحه٣٨

٣٨ ا قبال، بانكِ درا، كليات ا قبال أردواز حوصفيه ٥٨

٣٩ ا قبال، بال جبريل، كليات ا قبال أردو، صفح ٣٠٠

۳۸\_ الفأ ، صفحه ۳۸

ام\_ الضاً ، صفحه ١٠٠٠

۳۸ اقبال، ضربِ کلیات اقبال اُردو، صفح ۳۸۳

۳۳\_ عالب، دیوان غالب جدید، صفحه۱۲۹

٣٨٧ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٨٧

٣٥\_ عالب، ديوان عالب جديد، صفحه ١١٥

٢٧\_ اليناً، صفحها

٢٩٣ عالب، كليات غالب فارسى، جلدسوم، صفح ٢٩٣

٣٨\_ اليناً ، صفح ٢٣٢

٩٩\_ الضاً ، صفح ٢٣١٢

۵۰ عبدالله، دُاكِرْ، سيد، مسائلِ اقبال، صفحه١٢١\_١٢

۵۱ عالب، ديوانِ غالب جديد، صفح ۱۵۳

۵۲ ایضاً ، صفحه ۱۳۸

٥٣ اليناً ، صفحها

۵۴\_ الفياً ، صفحه ۱۷

۵۵\_ الضاً ۱۲۰۰

٥٢\_ اليناً ، صفحه ١٩

۵۷ ايضاً ، صفحه

۵۸ ایضاً، صفحه ۲۷۸

٥٩\_ الفِناً ، صفحه ١٣٩

۲۰ ایضاً ، صفحه۲۲۸

۲۱ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفحه ۲۱۹

۲۲ ا قبال، دیباچه اسرارخودی، (لا بهور: شخ غلام علی ایند سنز ۱۹۷۱)

۲۳ ا قبال، اسرارخودی، کلیات ا قبال فارسی، صفحه۲۲

٦٢٠ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٢٠٠

۲۵۔ اقبال، اسرار خودی، کلیات اقبال فارسی، صفحه۲۲

۲۲ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٢٣

٢٧\_ الضاً، صفح ٢٥٢

۲۸ عالب، دیوان غالب جدید، صفحه۱۲۰

۲۹\_ الضأصفحة٢٣٣

٠٤ الضاً، صفحه ١٣

اک۔ ایضاً، صفحہ ۲۲

۲۷\_ الضاً ، صفحها۱۲

27\_ اليناً ، صفح ١٥٣

٧٧ ـ ايضاً ، صفحه٢٢٨

22\_ الضاً ، صفحه ٢٠

٢٧ - يوسف حسين، واكثر خان، متحرك جماليات، صفحة

22۔ نذیر نیازی، سید، اقبال کے حضور کراچی: اقبال اکیڈی اعبال عفی ۲۷۸

٨٧\_ غالب، خطوطِ غالب، مرتبه غلام رسول مهر (لا بهور: شيخ غلام على ايند سنز، بار بفتم، ١٩٩٣ء) صفحه ١٧١

29\_ اليناً ، صفحه ١٧

٨٠ ايضاً ، صفح ٨٠

٨١ عالب، ديوانِ عالب جديد، صفح ٣٣٨

# غالب اورا قبال كانضور شعروكن

# غالب اورا قبآل كاتصور شعروخن

فنِ شاعری کی حقیقت کیا ہے؟ اس کی ماہیئت کیا ہے؟ کیا شاعری کوالہام کا درجہ حاصل ہے یا یہ کوئی اکتبابی شے ہے جسے محنت وریاضت کا ثمرہ کہنا چاہیے؟ یہوہ مختلف سوالات ہیں جوفن کی بابت مختلف ذہنوں میں ابھرتے رہے ہیں۔ایک مکتبِ فکر کے خیال کے مطابق فن کا مقصد تخلیق حسن ہے۔ یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حسن کیا ہے؟ کیا اس کا کوئی مادی وجود ہے یا یہ فن کا رکے اپنے ہی کسی باطنی جذبے کا خارجی اظہار ہوتا ہے؟ نیز یہ سوال بھی اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے کہ فن کا کمال یامنتہا و مقصود کیا ہے؟

فنِ شاعری کے باب میں تخلیق شعر سے وابستہ ان سوالوں کا جواب ڈھونڈ ا جائے تو بعض کے نزدیک شعر کا حسن اس کے ظاہری پیکر و ہیئت میں مضمر ہے۔الفاظ کی بندش، قافیہ اور ردیف کی چستی شاعری کے بے جان پیکر میں جان ڈال دیتے ہیں،

بعض کے خیال کے مطابق شعر کا گئسن شاعر کے فکر و خیال کی بلندی اور حسنِ تخیل میں مخفی ہوتا ہے۔ جب کہ بعض کے مطابق شعر کا گئسن نہ تو محض الفاظ میں ہوتا ہے نہ معنی میں بلکہ ہئیت ومواد کی ہم آ ہنگی اور یک رنگی حسنِ شعر کی تخلیق کا سبب بنتی ہے بقول اقبا آل:

> میں شعر کے اسرار سے محرم نہیں لیکن بی نکتہ ہے تاریخ امم جس کی ہے تفصیل وہ شعر کہ پیغام حیات ابدی ہے یا نغمہ جریل ہے یا بانگ سرافیل ا

الغرض ہر بڑے فنکار اور عظیم شاعر کے کلام میں فن کا ایک مخصوص تصُّور اور خیال کار فر ما ہوتا ہے کسی شاعر کے جملہ نظریات ِ حیات اور نظریہ فن کا مستند ترین ماخذ اُس کا کلام ہی ہوتا ہے کیونکہ شاعر اپنے شعر کے آئینے میں ہمیشہ پج بولتا ہے۔ اقبال سے پہلے غالب اردوادب کے ایسے شاعر ہیں جن کے کلام اور خطوط میں نظریہ فن کی بابت واضح اشار کے ملتے ہیں۔ لیکن یہ اشار کے اقبال کے نظام فکر کی مانند مسلسل ومر بوطنہیں بلکہ غیر منظم اور منتشر صورت میں ملتے ہیں۔ ڈاکٹر فر مان فتح یوری کی رائے کے مطابق:

'' اُردومیں فن کے بارے میں کوئی واضح تصورر کھنے اوراس کی روشنی میں شعر کہنے کا بے قاعدہ اور غیر

منظم سلسلہ غالب سے اور منظم و با قاعدہ سلسلہ اقبال سے شروع ہوتا ہے۔ در میان میں حاتی کی اصلاحی کوششیں بھی قابلِ ذکر ہیں کہ اقبال نے ان سے بہت کچھ رہنمائی حاصل کی ہے۔۔۔۔ غالب اور حاتی نے فنِ شاعری کے بارے میں غور وفکر کی جوطرح ڈالی تھی اُس پر اقبال نے ایک شاندار عمارت تعمیر کردی' ہے

ا قبال نے فن اور رموزِ فن پرجس منطقی اور حکیمانہ انداز میں اظہارِ خیال کیا ہے اس کی نظیر اردوشعروادب کی تاریخ میں نہیں ملتی ۔ ان کے تصورِ فن کی انفرادیت سے ہے کہ بینظر سیجی دیگر نظریات کی طرح ان کے ذبئی ارتقاء کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ بدلتار ہا اور وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ اس میں وسعت اور ہمہ گیری پیدا ہوتی گئی۔ غالب اور اقبال کی فکری ہم آ ہنگی نظریات شعرو تخن کے باب میں بھی محسوس کی جاسکتی ہے۔ ادب کی دنیا میں اقبال سے پہلے غالب جا بجا اسپے نظر یہ شعروشاعری کی طرف بلیغ اشار کے کرتے نظر آتے ہیں جس سے ان کی بالغ نظری، روش خیالی، بصیرت و بصارت اور تنقیدی شعور کا انداز ہ بخو کی لگایا جا سکتا ہے۔

#### جدّ ت وندرت:

فن کے بارے میں غالب کا نقط ُ نظرا پنے زمانے سے کسی قدر جدااور دورِ ما بعد سے زیادہ قریب تھا۔انہوں نے پہلی مرتبہ مروجہ شعروا دب کی دنیا میں موجود تنگی وشنگی اور محدودیت کونہ صرف محسوس کیا بلکہ اس کے خلاف صدائے احتجاج بھی بلند کرتے نظر آئے کہ:

> بفترر شوق نہیں ظرفِ تنکنائے غزل کچھ اور چاہئے وسعت مرے بیاں کے لئے سے

ادب کی دنیا میں غالب ہی وہ پہلے'' بت شکن' تھے جنہوں نے دوش کے آئینے میں فردا کاعکس دیکھ کراُردوغزل کی مروجہ'' فارم واسلوب و معنویت' کے خلاف آ وازاُ ٹھائی۔ حاتی' یادگارِ غالب' میں اس امر کا تجزیہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''میر وسود ااور ان کے مقلدین نے اپنی غزل کی بنیا داس بات پر رکھی کہ جو عاشقانہ مضامین صدیوں اور قرنوں سے اولاً فارسی اور اس کے بعداُر دوغزل میں بندھتے چلے آتے ہیں وہی مضامین بہتدیلِ الفاظ اور بہتغیر اسالیب بیانِ عامہ اہلِ زبان کی معمولی بول چال اور روز مرہ میں ادا کئے جائیں۔ الفاظ اور بہتغیر اسالیب بیانِ عامہ اہلِ زبان کی معمولی بول چال اور روز مرہ میں ادا کئے جائیں۔ چنانچہ میرسے لے کر ذوق تک جتنے مشہور غزل گومرز اکے سوا، اہلِ زبان میں گزرے ہیں ان کی

غزل میں ایسے مضامین بہت ہی کم نگلیں گے جواس محدود دائر ہے سے خارج ہوں۔۔۔ برخلاف
اس کے مرزانے اپنی غزل کی عمارت دوسری بنیاد پر قائم کی ہے ان کی غزل میں زیادہ تر ایسے
اچھوتے مضامین پائے جاتے ہیں جن کواور شعراء کی فکر نے بالکل مسنہیں کیا۔۔۔ جب میر وسودا
اوران کے مقلدین کے کلام میں ایک ہی قتم کے خیالات اور مضامین دیکھتے دی گھتے جی اکتاجا تا ہے
اوراس کے بعد مرزاکے دیوان پرنظر ڈالتے ہیں تواس میں ہم کوایک دوسراعالم دکھائی دیتا ہے۔جس
طرح کہ ایک خشکی کا سیاح سمندر کے سفر میں یا ایک میدان کا رہنے والا پہاڑ پر جا کرایک بالکل نئ
اور نرالی کیفیت مشاہدہ کرتا ہے اسی طرح مرزا کے دیوان میں ایک اور ہی ساں نظر آتا ہے۔' ہی
غالب کوخود بھی اس امر کا احساس تھا کہ میدان شاعری میں ان کی لے یکسر جدا گانہ اور منفر دہے اسی لئے
غالب کوخود بھی اس امر کا احساس تھا کہ میدان شاعری میں ان کی لے یکسر جدا گانہ اور منفر دہے اسی لئے

میں اور بھی دنیا میں سخنور بہت اچھے کہتے ہیں کہ فالب کا ہے انداز بیاں اور 'ھے

غالب کے تصورِفن کی تشکیل میں ان کی فطری انفرادیت ،نسلی برتری اور خاندانی عظمت کا بھی برابر کا ہاتھ رہا یہی وجہ ہے صرف شاعری کووہ اینے لئے ذریعہ عزت نہیں گردانتے

> سو پشت سے ہے پیشہ آبا سپہ گری کچھ شاعری ذریعۂ عزت نہیں مجھے ہے

عالب کے تصورفن میں بھی برتری کا احساس نمایاں نظر آتا ہے۔ان کے تصورِفن میں افتاد گی نہیں بلکہ خوب سے خوب ترکی تلاش ہے اس کئے وہ قدم قدم پر روایت شکنی، قیود سے خلاصی اور ایک قسم کا اعلان آزادی کرتے نظر آتے ہیں نہیں جیرت ہے کہ:

ہیں اہلِ خرد کس روشِ خاص یہ نازاں پابستگی رسم و رہِ عام بہت ہے کے

عالب نے اردوشاعری کی روایت کوایک نیا موڑ بخشا اور نئے آنے والے شعراء کے لئے نگی را ہوں کا تعین کیا خود فر ماتے ہیں کہ:

میں چن میں کیا گیا گویا دہشتاں کھل گیا بلبلیں سن کر مرے نالے غزل خواں ہو گئیں ٨ غالب ای شاعری کے امکانات سے خود بھی باخبر تھاسی لئے فرماتے ہیں: ادائے خاص سے غالب ہوا ہے نکتہ سرا صلائے عام ہے یاران نکتہ دال کے لئے و

بلاشبها قبال ہی اُن' یارانِ نکته دال' میں سے تھے جنہوں نے غالب کی فکر رسا کو نہ صرف سراہا بلکہ خودایئے لئے پیندفر ماکراسے مزیدوسعت اور ہمہ گیری عطاکی جس طرح مرزاغالب نے کہا تھا کہ:

> بیا که قاعدهٔ آسال بگردانیم قضا به گردش رطل گرال بگردانیم ول اسى طرح ا قبال نے شیخ عبدالقادر سے مخاطب ہو کرفر مایا:

أَتُهُ كَهُ ظَلَّمت هُونَى بِيدًا افْقِ خَاور بِر برم میں شعلہ نوائی سے اجالا کر دیں ستمع کی طرح جئیں بزم گہبہ عالم میں خود جلیں، دیدہ اغیار کو بینا کر دیں لا

ا قبال کا نظریہ شعران نظموں میں بوری جزئیات کے ساتھ نمایاں ہوکر سامنے آتا ہے جوانہیں نے مختلف شعراء کی شان میں تحریر کی ہیں۔

'' بانگ درا''میں بنظمیں داغ شبلی، حاتی، غالب، عرقی اورشیکسپئر سے متعلق ہیں۔ بالخصوص مرزاغالب کے حضور نذرانة عقیدت پیش کرتے ہوئے اقبال ان کے خیل کی بلند پروازی، روح وبدن کے رشتوں کے ادراک اور حسن کی اس جنتجو کی اہمیت بھی واضح کرتے ہیں جو زندگی کو ہمہ وقت متحرک اور بیدار رکھتی ہے اور انسان کو بنت نئی دنیاؤں سے متعارف کرواتی ہے۔

ع تیری کشتِ فکرے اُگتے ہیں عالم سنرہ وارال نظم غالب میں اقبال اپنا فنی مظمح نظر واضح کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ غالب کی طرح سیا شاعر وہ ہے جس کی

نوازندگی سے پچھ چھیے نہیں بلکہ اس کے سرمائے میں اضافہ کرے۔ اس کی شاعری زندگی کی عکاس ہو۔ اس کے حسن گویائی سے بے جان تصویریں بول اٹھیں۔ اس نظم میں اقبال بینازک نکتہ بھی بیان کرتے ہیں کہ صرف تخیل کی بلند پروازی سے ظیم شاعری تخلیق نہیں کی جاسکتی۔ غالب کی سی عظیم شاعری تخلیق کرنے کے لئے تخیل کی بلندی میں فکر کی بلندی کو بھی شامل کرنا پڑتا ہے۔ خود اقبال کے اپنے کلام کی سب سے نمایاں خوبی ان کے طرفے اداکی ندرت اور طرفی ہے ۔ غالب کی طرح اقبال کے اسے کہ ان کا ندافے بیان اور طرفے کلام '' کے جھاور' ہی شے ہے۔

اوروں کا ہے پیام اور میرا پیام اور ہے عشق کے درد مند کا طرزِ کلام اور ہے سالے

ا قبال کی جدت طراز فطرت نے ہرجگہ اپنی انفرادیت کا لوہا منوایا ہے اور مروجہ اسلوب کو ایسے اچھوتے اور دکھتے ہیں بقول مجنوں گور کھ پوری دکشش انداز میں استعال کیا ہے جوار دوشاعری میں یقیناً اختر عات کا درجہ رکھتے ہیں بقول مجنوں گور کھ پوری ''اقبال کا اصلی اجتہادیہ ہے کہ وہ پرانے الفاظ وفقرات اور پرانے اسالیب وروایات کو بالکل نئے انداز سے استعال کر کے ہماری زندگی کی نئی ضرور توں کے لئے کام میں لائے'' سے ا

اقبال کا کلام گونا گوں مضامین اور خیالات کا ایک نگار خانہ ہے فکر وخیال کی ندرت وجدت کے ساتھ ساتھ انہوں نے ہوں انہوں نے بکثرت انہوں نے بکثرت انہوں نے بکثرت بنی بھر پور خیال رکھا ہے کہ ان کے کلام میں کہیں پا مال الفاظ استعال نہ ہوں انہوں نے بکثرت نئی نئی تراکیب، علامات اور اصطلاحات وضع کی ہیں جو وسعتِ معانی کی وجہ سے اردو زبان کا جزو بن چکی ہیں مثلاً شرابِ زندگی، رزم گاہ خیروشر، ذوق آگہی، کوششِ نا تمام، قلزم ہستی، کفِ تقدیر، داغِ آرز واور اسی طرح کی بے شار تراکیب سے اردو زبان کو جو وسعت حاصل ہوئی ہے اسے بھی فراموش نہیں کیا جاسکا۔

الهامي شاعري:

غالب اورا قبال دونوں کے فکر و خیال کے مطابق شاعری الہامی اور وہبی چیز ہے اکتساب نہیں۔ غالب اپنی الہامی شاعری کے باب میں فرماتے ہیں:

آتے ہیں غیب سے بیہ مضامین خیال میں عالب صریرِ خامہ نوائے سروش ہے ہا<u>ے</u> شاید غالب کے ن کی اسی خصوصیت کو پیشِ نظرر کھتے ہوئے عبدالرحمٰن بجنوری نے بیۃاریخی رائے دی کہ ''ہندوستان کی الہامی کتابیں دو ہیں مقدس ویداور دیوان غالب' کل یہاں تک کہ غالب کواپنی الہامی شاعری کی داد بھی انسانوں سے نہیں روح القدس ہی سے ملتی ہے یعنی پاتا ہوں اُس سے داد پھھ اپنے شخن کی میں روح القدس اگرچہ مراہم زباں نہیں کیا

ایک جگه اور فرماتے ہیں:

گر ذوقِ سخن بدہر آ میں بودے
دیوان مرا شہرتِ پرویں بودے
عالب اگر ایں فن سخن دیں بودے
آل دیں را ایزدی کتاب ایں بودے کا
شایداسی لئے غالب کولوگوں سے اپنی قدرنا شناسی کا کوئی گلنہیں تھانہ ستائش کی تمناتھی اور نہ صلے کی پرواہ
نہ ستائش کی تمنا نہ صلے کی پرواہ
گرنہیں ہے مرے اشعار میں معنی نہ سہی ولے

آگی دام شنیدن جس قدر جاہے بچھائے مرعا عنقا ہے اپنے عالم تقریر کا عل فنِ شاعری کے معاملے میں یہ بے نیازی اقبال کے یہاں بھی نمایاں نظر آتی ہے۔ مری نوائے پریشاں کو شاعری نہ سمجھ کہ میں ہوں محرم راز درون ِ میخانہ ال

مری نوا میں نہیں ہے ادائے محبوبی کہ بانگ صور سرافیل دلنواز نہیں ۲۲

## خوش آ گئی ہے جہاں کو قلندری میری وگرنہ شعر مرا کیا ہے شاعری کیا ہے ۲۳

ا قبال مرقع چنتائی کے دیباچہ میں تحریر فرماتے ہیں کہ کسی قوم کی روحانی صحت کا دارومداراس کے شعراءاور آرٹسٹ کی الہامی صلاحیت پر ہوتا ہے لیکن بیالی چیز نہیں جس پر کسی کو قابوحاصل ہو بیا کیے عطیہ ہے۔خودا قبال کے اندر شاعری کا ملکہ تجین ہی سے ودیعت تھااور پھراُن کی شعر کہنے کی کیفیت بھی کسی الہام سے کم نہتی ۔گویا تندر شاعری کا ملکہ تجین ہی سے ودیعت تھا اور پھراُن کی شعر کہنے کی کیفیت بھی کسی الہام سے کم نہتی ۔گویا

تھا ضبط بہت مشکل اس سیلِ معانی کا کہہ ڈالے قلندر نے اسرار کتاب آخر س

### فن اورزندگی:

غالب کاالہامی انداز اقبال تک آتے آتے ''شاعری جزویت از پیغیبری'' کی حدوں کوچھوتا نظر آتا ہے ان کے نزدیک سیافن زندگی کا خادم ہوتا ہے۔

علم از سامانِ حفظِ زندگی است علم از اسببِ تقویمِ خودی است علم و فن از پیش خیرانِ حیات علم و فن از خانه زادانِ حیات ۲۵

ا قبال ''ادب برائے ادب'' کے نظریے کے سخت مخالف ہیں ان کے نز دیک شاعری مقصود بالذات نہیں بلکہ زندگی کی اعلیٰ قدروں کے حصول کا ایک ذریعہ ہے سیدسلیمان ندوی کو ایک خط میں لکھتے ہیں:

''شاعری میں لٹریچ بحثیت لٹریچ میرا مظمِ نظر نہیں رہا۔ مقصود صرف بیہ ہے کہ خیالات میں انقلاب بیدا ہوا اور بس۔ اس بات کو مدنظر رکھ کرجن خیالات کو مفید سمجھتا ہوں ان کو ظاہر کرنے کی کوشش کرتا ہوں کیا عجب آئندہ نسلیں مجھے شاعر تصور نہ کریں۔ اس واسطے کوئن غایت درجہ کی جا نکاہی چا ہتا ہے اور یہ بات موجودہ حالات میں میرے لئے ممکن نہیں۔'' ۲۲۔
اسی خیال کواشعار کے دکش پیرائے میں یوں بیان کرتے ہیں:

نغمہ کجا ومن کجا ساز سخن بہانہ ایست سوئے قطار می کشم، ناقۂ بے زمام را سے ارمغان حجاز میں ایک جگہ فرماتے ہیں۔

سُرود رفتہ باز آید کہ ناید؟ نسیے از حجاز آید کہ ناید؟ سرآمد روزگارے ایں فقیرے دگر دانائے راز آید کہ ناید؟ ۸۲

١

مری نوائے پریثاں کو شاعری نہ سمجھ کہ میں ہوں محرم رازِ درونِ میخانہ ۲۹

چونکہ فن زندگی سے الگ کوئی چیز نہیں اس لئے فنکار کے لئے ضروری ہے کہ وہ زندگی کا دور سے تماشا کرنے پر اکتفا نہ کرے بلکہ اس کی دوڑ دھوپ میں خود بھی شریک ہو۔ اگر ایسانہیں تو فن مصنوعی اور اجتماعی قدروں کے لئے ہلاکت کاموجب ہوگا۔

> نہ جدا رہے نواگر تب و تاب زندگی ہے کہ ہلاکی امم ہے بیر طریقِ نے نوازی ۳۰

ا قبال شاعری کوعبادت کا درجہ دیتے ہیں'' جاوید نامہ'' میں مولا ناروم کی زبان سے شعراور شاعری کی عظمت بیان کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ ایک سچاشعرض وخاشاک کوچمن زار میں بدل دیتا ہے آسان کے سینے میں شگاف ڈال دیتا ہے۔ شاعر کی فطرت سرایا جبتی اور اس کی حیثیت ملت کے سینے میں دل کی سی ہوتی ہے۔ شعراور شاعرا گرسوز ومستی سے سرشار ہوں تو تزئینِ عالم کا سبب ہوتے ہیں اگر شاعری کا مقصود آ دم گری ہوتو پھروہ وارث پینجبری'' بن جاتی ہے۔

شعر را مقصود اگر آ دم گری است

شاعری ہم وارثِ پغیمری است اس

ا قبال کواپنی الہامی شاعری پر بجاناز ہے کہ وہ اس سے اپنے بلند مقاصد حاصل کر سکتے ہیں۔

# کیا عجب میری نوا ہائے سحر گاہی سے زندہ ہو جائے وہ آتش کہ تری خاک میں ہے سے

معنی آفرینی:

ا قبال کے برعکس غالب نے فنِ شاعری کوفلسفیانہ وحکیمانہ خیالات یا کسی منظم و منضبط نظامِ فکر کا آلہ بنانا مناسب نہیں سمجھا ان کے نزویک بڑی شاعری ہمیشہ مقصد کی قید سے آزاد رہتی ہے کیونکہ شاعری نظریہ نہیں ہوتی نظریہ کے اظہار کا ایک ذریعہ ہوسکتی ہے۔اشعار کے آئینے میں دل کے جمید عیاں ہوجاتے ہیں یعنی:

کھلٹا کسی پہ کیوں مرے دل کا معاملہ شعروں کے اِنتخاب نے رسوا کیا مجھے ۳۳

جب كما قبال كے خيال ميں:

گفتار کے اُسلوب پہ قابو نہیں رہتا جب روح کے اندر متلاطم ہوں خیالات ۳۳

ا قبال کی طرح غالب بھی اس حقیقت کے متوالے ہیں کہ احساسات وجذبات ایک بہتا ہوا دریا ہوتے ہیں اگر انہیں بحر، وزن، قافیہ ردیف اور الفاظ کی قید میں جکڑ دیا جائے تو شاعر کے اندر جو تلاظم اور ہیجان برپا ہوتا ہے اس کی بھریورتصوریشی ممکن نہیں ۔ان کے خیال کے مطابق:

> فریاد کی کوئی لے نہیں ہے نالہ پابندِ نے نہیں ہے سے

ا قبال سے پہلے صرف عالب ہی ایسے شاعر سے جو محض قافیہ پیائی کو شاعری نہیں سبھتے تھے۔وہ معنی آفرینی پر نہ صرف زور دیتے تھے بلکہ خود بھی اس پر شدت سے قائم تھے:

غالب بنود شیوهٔ من قافیه بندی ظلمی ست که بر کلک و ورق می کنم امشب ۳۲ س

عالب ورائے شاعری چیزے دگر' کے قائل تھے چنانچہ ایک خط میں منتی ہر گوپال تفتہ کو لکھتے ہیں: ''لعنت ہے مجھ پر اگر میں نے کوئی ریختہ یا اس کے قوافی پیش رکھ لئے ہوں۔صرف بحراور ردیف قافیه دیکیه لیااوراس زمین میں غزل تصیده کھنے لگا۔۔۔۔ بھائی شاعری معنی آفرینی ہے قافیہ پیائی نہیں۔۔۔' سے

غالب خلیقِ شعر کے باب میں آورد کے قائل نہ تھے، نہ صنع و تکلّف اور لفظی شعبدہ گری کو پہند کرتے تھے۔ لکھنوی شعراء کی قافیہ بیائی ،محاورہ بندی، صنائع بدائع اور رعایتِ لفظی سے غالب کوکوئی سروکار نہ تھا مرزا حاتم علی بیگ مہر کے نام ایک خط میں شعروخن کی تعریف درج ذیل الفاظ میں کرتے ہیں:

' دسخن ایک معثوقہ پری پیکر ہے۔ تقطیع شعراس کالباس اور مضامین اس کا زیور ہے۔ دیدہ ورول نے شاہر بخن کواس لباس اور اس زیور میں روکشِ ماہ تمام پایا ہے۔'' ۲۸ سے

غالب کی طرف اقبال نے بھی جا بجااس امر کی یقین دہانی کروانے کی کوشش کی ہے کہان کی شاعری کی بنیاد الفاظ و بیان برنہیں بلکہا فکارومعانی پراستوار ہے۔وہ کہتے ہیں:

> حدیثِ بادہ و مینا و جام آتی نہیں مجھ کو نہ کر خارا شگافوں سے تقاضا شیشہ سازی کا ۳۹

> > حسنِ الفاظ:

فن اظہارِ حسن ہے جس کا شیوہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کواس لئے ظاہر کرے کہ دوسرے اسے دیکھیں۔غالب نے کیا خوب کہا ہے کہ:

> اسدار بابِ فطرت قدر دانِ لفظ ومعنی ہیں سخن کا بندہ ہول لیکن نہیں مشاق تحسیں کا جم

> > Į

حسن بے پروا خریدارِ متاعِ جلوہ ہے

آئینہ زانوئے فکرِ اختراعِ جلوہ ہے اسے
عبدالغفورنساخ کوایک خط میں ان ہی کے کلام کی خوبیوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
''الفاظ متین، معانی بلند، مضامین عمدہ، بندش دل پسند، ہم فقر لوگ اعلائے کلمت الحق میں بے باک و
گستاخ ہیں' مہم

یہاں غالب نے اپنافنی مطمع نظر بالکلِ واضح کر دیا ہے کہ وہ شعر کی اصل بنیا دتو معانی کو سجھتے ہیں کین الفاظ کی خوبی اور اہمیت کو بھی فراموش نہیں کرتے۔ اس لئے انہیں گو تی بظہورتی اور بید آجیسے نکتہ دانوں سے خاص عقیدت رہی۔ اسد ہر جاشن نے طرح باغ تازہ ڈالی ہے محصے رنگ بہار ایجادی بید آیا سی

ظهوري كم تعلق كهتے ہيں:

ہوں ظہوری کے مقابل میں خفائی غالب میرے دعوے یہ ریہ ججت ہے کہ شہور نہیں ہم ہم

ا قبال نے بھی تخیل وتفکر ، لفظ ومعنی اور آمدو آورد کے باہمی تعلق و تناسب پر جا بجا اظہار خیال کیا ہے لفظ ومعنی کے باہمی ربط کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں:

> ار تباطِ حرف و معنی؟ اختلاطِ جان و تن جس طرح اخگر قبا پوش اپنی خاکسر سے ہے ہے

ا قبال 'ار تباطِر ف ومعنی' کو' اختلاطِ جان وتن' کہتے ہیں اور ان کے نزدیک اس اختلاط کی مثال چنگاری پر پڑی ہوئی را کھ کی ہے اس لئے لفظ کومعنی کا پردہ نہیں بلکہ اس کا آئینہ ہونا چاہئے ،اس لئے کہ اصلیت معنی کی ہے جس کی تابانی لباس الفاظ سے اس طرح پھوٹت ہے جس طرح را کھ سے چنگاری۔وہ مزید فرماتے ہیں۔

> نغمه گر معنی ندارد مرده ایست سوز او از آتش افسرده ایست ۲سی

غالب اورا قبال دونوں کے یہاں خیالات کی گہرائی کے باوجودترا کیب اور بندشوں کے انتخاب میں بھی ایک خاص سلیقہ اور تو از نظر آتا ہے کیونکہ شعر کاطلسم اور سحر لفظ اور معنی کے مجموعی اثر میں پوشیدہ ہوتا ہے۔ غالب ہوں یا اقبال دونوں نے اپنی شاعری میں علم معنی اور علم بیان میں مہارت کو کھوظ رکھا بقول ڈاکٹر پوسف حسین خان:

''غالب اورا قبال شاعری کوآ تش کی طرح مرضع سازی نہیں سمجھتے تھے بلکہ ان کے نزدیک بیدایک روحانی چیز تھی جس کا سرچشمہ وجدان اور ماورائے تعقل ہے''۔ سے

ا قبال کے یہاں ہیت برائے ہیت کی مخالفت بڑے واضح انداز میں ملتی ہے ان کے خیال میں فنکار کے لئے

لازم ہے کہ وہ زندگی کا دور سے تماشا کرنے پراکتفانہ کرے بلکہ اس کی دوڑ دھوپ میں خود بھی شریک ہو۔اس کے بغیر فن مصنوعی اوراجتماعی قدروں کے لئے ہلاکت کاموجب ہوگا۔

> نہ جدا رہے نواگر تب و تاب زندگی ہے کہ ہلائی امم ہے بیطریق نے نوازی ۸س

ا قبال کے نزدیک فنکار کا اصل کمال ہے ہے کہ وہ نہ صرف فطرت سے فائدہ اٹھائے بلکہ اسے جمیل تر صورت میں پیش کرے۔

> جمیل تر ہیں گل ولالہ فیض سے اس کے نگاہِ شاعر رنگیں نوا میں ہے جادو ہی

ا قبال فن شاعری کے ذریعے ایک نئی دنیا کی تخلیق کے آرز ومند ہیں اگر شاعر اپنے تخیل سے زندگی کی حقیقت کونہیں ہے تا تو وہ بے مصرف اور بے کار ہے۔

سینہ روش ہوتو ہے سوزِ سخن عینِ حیات ہو نہ روش تو سخن مرگ دوام اے ساقی ۵۰

## شعلە بوائى:

ا قبال کے نزدیکے حقیقی شاعروہ ہے جواپنے اظہار کی توانا کی اور جوشِ عشق کی بدولت اپنے دل ود ماغ پر الیم کیفیت طاری کرے جسے بیان کرنے پروہ خودمجبور ہوجائے۔ یہی کیفیت فن کی جان ہے کہ اس میں جلالی و جمالی پہلو ساتھ ساتھ ہوں۔

> دلبری بے قاہری جادو گریست دلبری با قاہری پنجبریست اھے

> > ڈاکٹریوسف حسین خان کے خیال کے مطابق:

''ا قبال اپنے آرٹ کوجن مقاصد کے لئے وقف کرتا ہے اس کی وجہ سے اس کے کلام میں غیر معمولی عظمت اور تا ثیر پیدا ہوگئ ہے وہ اپنی شعلہ نوائی کے ذریعے اپنے دل کی خلش کودور کرتا ہے۔ ۵۲ھ

غزلے زدم کہ شاید ہنوا قرار م آید پ شعلہ کم نہ گردد زیسستن شرارہ'' ۵۳

ا قبال کا کہنا ہے کہ شعر کے ذریعے وہ اپنے دل کی بھڑ کتی ہوئی آگ میں سے صرف ایک شرارہ باہر پھینک سکا ہے باقی آگ اب بھی سینے میں موجود ہے۔ نظم'' عبدالقادر کے نام جو'' با نگِ درا'' کے دوسرے جھے میں شائع ہوئی اس میں بھی اقبال اپنے شعری منصوبے کامنشور پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

اٹھ کے ظلمت ہوئی پیدا افقِ خادر پر بزم میں شعلہ نوائی سے اُجالا کر دیں ۹ھ یعنی وہ اپنی گری گفتار سے زندگی کی نئی روح تخلیق کرنا چاہتے تھے۔ اندھیری شب ہے، جدا اپنے قافلے سے ہے توُ تر ہے لئے ہے مرا شعلہ نوا قندیل ۵۵

عزیز تر ہے متاعِ امیر و سلطاں سے وہ شعر جس میں ہو بجلی کا سوز و بڑ اتی ۵۲ھے

ا قبال سے پیشتر غالب نے بھی اپنے'' سخن گرم'' کا جا بجا ذکر کیا ہے اور بعض فارسی شعروں میں یہ صفمون بھی باندھا ہے کہ شعر کہتے وقت میرا دل پکھل کرایک آگ کے دریا کے مثل ہوجا تا ہے جس سے میں اپنی شعری تخلیق کے لئے حرارت مستعار لیتا ہوں۔

> بینیم از گداز دل در جگر آتشے چوسیل غالب اگر دم سخن رہ بہ ضمیر من بری 2

عالب کے اُردوکلام میں بھی ''آگ'' کے ان گنت روپ ملتے ہیں جن کے اظہار سے ان کے کلام میں روشن اور حرارت کا حساس نمایاں نظر آتا ہے۔مثلاً بیا شعار ملاحظہ کیجئے:

> لکھتا ہوں اسد سوزشِ دل سے بخن گرم تارکھ نہ سکے کوئی مرے حرف پر انگشت ۵۸ھ

عرض سیجئے جوہر اندیشہ کی گرمی کہاں سیجھ خیال آیا تھا وحشت کا کہ صحرا جل گیا <u>ہے</u>

مجھے انتعاشِ غم نے بیٹے عرض حال بخشی ہوئ غزل سرائی، تیشِ فسانہ خوانی ک

ہوں گری نشاطِ تصور سے نغمہ سنج میں عندلیب گلشنِ نا آفریدہ ہوں الے

آتش پرست کہتے ہیں اہل جہاں مجھے سر گرم نالہ ہائے شرر بار دیکھ کر ۲۲

غالب اورا قبال دونوں کواس بات کا احساس ہے کہ شعلہ نوائی سے خیالی پیکروں کوزندہ جاوید بنایا جاسکتا ہے لیکن بعض اوقات جذبے کی تخلیق پھول کی طرح ہوتی ہے جودل میں کھلتا ہے اورا کثر وہیں مرجھا کے ختم ہوجا تا ہے اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہماری زباں خواہ کتنی منجھی ہوئی کیوں نہ ہواس میں بیصلاحیت نہیں کہ روح کے تاروں میں بیدار نغموں کو ظاہر کر سکے اقبال اس مضمون کو یوں ادا کرتے ہیں:

هر معنی پیچیده در حرف نمی گنجد یک لحظه به دل در شوشاید که تو دریا بی ۳۳

اسى مضمون كوغالب يون پيش كرتے ہيں:

سخنِ ما ز لطافت نه پذیرد تحریر نشود گرد نمایاں ز رمِ توسنِ ما ۱۲۳ ہجوم فکر سے دل مثلِ موج لرزے ہے کہ شیشہ نازک وصہبائے آ گبینہ گداز ۵کے یہاں تک کہ بعض اوقات شاعر کواپنی زندگی بھی داؤپرلگا ناپڑتی ہے:

ہاتھ دھو دل سے یہی گرمی گراندیشے میں ہے آ گبینہ تندی صہبا سے یکھلا جائے ہے ۲۲

''دل گداخته''خونِ جگر:

فن اور کمالِ فن کے سلسلے میں غالب اورا قبال دونوں ہی نے سوز وگداز اور خلوص کو کمالِ فن کامنبع قرار دیا ہے غالب اس حقیقت سے باخبر سے کہ'' دلِ گداختہ'' کے بغیر'' حسنِ فروغ شمع سخن'' کسی طور ممکن نہیں۔ میرکی شاعری میں جذبے کی جو گہرائی اور گرمی ہے وہ اسی'' دلِ گداختہ'' کا فیضان ہی تؤہے۔

> حسنِ فروغِ سمّع سخن دور ہے اسد پہلے دل ِ گداختہ پیدا کرے کوئی کلے

غالب کے ''دُلِ گداختہ'' کوا قبال نے اپنی شاعری میں ''خونِ جگر'' سے تعبیر کیا ہے۔خونِ جگر سے مراد فنکار کا خلوص ہے جس کی پرورش جذبے کی آغوش میں ہوتی ہے اپنی نظم ''مسجدِ قرطبہ'' میں اقبال فرماتے ہیں کہ مجزہ ہائے ہنر آنی وفانی ہیں سوائے ان کے جن کی تہہ میں خلوص اور خونِ جگر کی آمیزش ہو:

رنگ ہویا خشت وسنگ، چنگ ہویا حرف وصورت معجز و فن کی ہے خونِ جگر سے نمود قطر و خونِ جگر سے دل قطر و خونِ جگر سے دل خونِ جگر سے صدا سوز و سرور و سرود کملے

نقش ہیں سب نا تمام خونِ جگر کے بغیر انخمہ ہے سودائے خام خونِ جگر کے بغیر ال

نغمہ وشعری تا ثیر کاراز نے نواز اور شاعر کے دل میں تلاش کرنا چاہیئے کیونکہ حقیقی شاعر کا ہر مصرعه اس کے دل کا قطر ہُ خون ہوتا ہے۔

آیا کہاں سے نالہ نے میں سرور ہے
اصل اس کی نے نواز کا دل ہے کہ چوب نے
جس روز دل کے رمز مغنی سمجھ گیا
سمجھو تمام مرحلہ ہائے ہنر ہیں طے 24
جب صاحب ساز کالہورگ ساز میں رواں ہوتو نغے کا زیرو بم دلوں کی تنجیر کی ضانت بن جا تا ہے:
خونِ دل وجگر سے ہے میری نواکی پرورش
ہے رگ ساز میں رواں صاحب ساز کالہوا کے

إ

ع مصرعِ من قطرہُ خونِ من است الے جب تک کوئی نظریہ یا فلسفہ دل کی گہرائیوں میں اتر کرجذ ہے گی آپنچ سے پکھل نہ جائے فن کے سانچے میں نہیں ڈھل سکتا۔

فن اگر سوزے ندارد حکمت است شعرمی گردد چو سوز از دل گرفت سمے یا یا یا یا میں گرفتار یا خون جگر سے سمے و فلے فلے کھا نہ گیا خون جگر سے سمے

صد نالہ شکیرے، صد صحح بلا خیزے صد آ و شرر ریزے، یک شعرِ دلآ ویزے ۵ کے علامہ اقبال گرامی کو ایک خط میں تخلیقِ شعر کی بابت لکھتے ہیں۔ ''شاعری کی جگر کاوی کا اندازہ عام لوگ نہیں لگا سکتے۔ان کے سامنے شعر بنا بنایا آتا ہے۔وہ اس روحانی اورلطیف کرب سے آشنا نہیں ہو سکتے جس نے الفاظ کی ترتیب پیدا کی۔ جہاں اچھا شعر دیکھو، سمجھ لو کہ کوئی نہ کوئی مسلوب ہوا ہے۔اچھے خیال کا پیدا کرنا اوروں کے لئے کفارہ ہوتا ہے۔''۲کے

اس سے اقبال کے خلوص کا اظہار ہوتا ہے وہ اپنی شاعری کو مانی الضمیر کے اظہار کا ایک ذریعہ خیال کرتے تھے۔ اقبال سے پیشتر غالب کے یہاں شاعری کی جگر کاوی کا ذکر مشتی شیونرائن آرام کے نام ایک خط میں کچھ یوں ہوتا ہے۔ ''کل آپ کا خط آیا۔ رات بھر میں نے فکرِ شعر میں خونِ جگر کھایا۔ اکیس شعروں کا قصیدہ کہ کرتمہار احکم بجالایا۔ خداکر نے تہمیں پہند آئے میری محنت کی دادل جائے گی۔'' کے

ڈاکٹریوسف حسین خان کے خیال میں:

''زندگی ایک حسین قدر ہے۔ شاعر کا سینہ بخلی زارِ حسن ہوتا ہے اس کے دل میں کا ئنات کے حسین ترین اوصاف کا عکس موجود ہوتا ہے۔ بغیر جلو ہُ حسن کے وہ تخلیق شعری نہیں کر سکتا تخلیق کا شوق شاعر کو مجبور کرتا ہے کہ وہ موز ونیت کو ہاتھ سے نہ جانے دے اس موز ونیت کا شعور جس قدر ہوگا اسی قدر اس میں تخلیق حسن کی صلاحیت زیادہ ہوگا۔'' ۸کے

غالب اورا قبال دونوں کے ہاں یہی قدر مشتر کہ طور پر موجود ہے۔ غالب فرماتے ہیں:
سخن کیا کہہ نہیں سکتے کہ جویا ہوں جواہر کے
جگر کیا ہم نہیں رکھتے کہ کھودیں جا کے معدن کو 9کے
اس خیال کا ظہار علامہ اقبال کچھ یوں کرتے ہیں:

مُن کا گنج گرانمایہ تجھے مل جاتا تو نے فرہاد نہ کھودا تبھی ویرانۂ دل ۸۰

رمزيت وايمائيت:

رمزیت وایمائیت شاعری کوپر لطف اور با مزه بناتی ہے۔ نطشے کے خیال کے مطابق:

جو چیز ہمہ گیر ہوتی ہے وہ اپنے آپ کو زیادہ سے زیادہ چھپانے کی کوشش کرتی ہے۔ چنانچے شاعری لفظوں کا آرٹ ہے شاعر کا ایک ایک لفظ اپنے اندرایک جہانِ معنی سمیٹے ہوئے ہوتا ہے یہی ایمائیت شاعری کی جان ہے۔ عالب ایک لفظ اپنے اندرایک جہانِ معنی کاطلسم' قرار دیتے ہیں اسی لئے ان کے اشعار ذومعنی عالب ایک لفظ کو 'گنجینۂ معنی کاطلسم' قرار دیتے ہیں اسی لئے ان کے اشعار ذومعنی اور پہلودار ہوتے ہیں۔ جس قدر الفاظ کے طلسم کو کھولا اور سمجھا جاتا ہے اسی قدر نئے نئے مطالب دریافت ہوتے ہیں۔

گنجینهٔ معنی کا طلسم اُس کو سمجھئے جولفظ کہ غالب مرے اشعار میں آوے ا∆

عالب نے اپنے اشعار میں بہت میں باتیں رمز وایما کے پیرائے میں بیان کی ہیں اور بادہ وساغر کے پردے میں مشاہد ہُ حق کی گفتگو کی ہے:

ہر چند ہو مشاہدہ حق کی گفتگو بنتی نہیں ہے بادہ و ساغر کیے بغیر مقصد ہے نازوغمزہ ولے گفتگو میں کام چلتا نہیں ہے بغیر ۵۲ کے بغیر ۵۲ کے

غالب کا کلام علامتوں اور اشارتوں کا ایک نگار خانہ ہے جس میں ان کے نادرہ کارتخیل نے اچھوتے رنگ کھرے ہیں وہ''شاہر شخن'' کورمزیت و ایمائیت کے پردے میں روپوش رکھنا ہی مناسب سجھتے تھے۔غالب کے بعد اقبال نے بھی رمزوا بیا کواپی شاعری کا جو ہر بنایا۔ان کے نزدیک شاعرا پنی بات'' درصد یثِ دیگرال' بیان کرتا ہے اور بلاغت کا کمال بھی یہی ہے بینی

فلفہ و شعر کی اور حقیقت ہے کیا حرفِ تمنا جے کہہ نہ سکیں روبرو M

رمزوایما کی بدولت شاعر کے محدود مشاہدے میں بے پایانی کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔اقبال کے خیال میں شعر کا مطلب محدود نہیں ہونا چاہئے کیونکہ قیقی شعرزندگی کی طرح لامتنا ہی و بے کراں ہوتا ہے۔رمزوایماء کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

## برہنه حرف نگفتن کمالِ گویائی است حدیثِ خلوتیاں مجوبہ رمز وایمانیست ۸۴

ابلاغ:

شاعری میں رمز وایما کی ضرورت اور اہمت سمجھنے کے باوصف غالب اور اقبال دونوں شعر کو چیتان بنانے کے قائل نہ تھے۔غالب کے مزد کیے سن بیان کی اس سے بہتر تعریف نہیں ہوسکتی کہ جو بات قائل کے منہ سے نکلے وہ سامع کے دل میں اس طرح انتر جائے کہ اس کو میشبہ ہو کہ یہ بات تو پہلے ہی سے میرے دل میں بھی موجود تھی۔

و کھنا تقریر کی لڈت کہ جو اس نے کہا

میں نے پیرجانا کہ گویا ہے بھی میرے دل میں ہے ۵۸

علامها قبال بھی شعروشاعری کواپنے فکروخیال کے اہلاغ کا ذریعہ سمجھتے تھے محمد دین فوق کوایک خط میں لکھتے ہیں کہ:

''میرامقصودشاً عری سے شاعری نہیں بلکہ ہے ہے کہ اوروں کے دلوں میں بھی وہی خیالات موجزن ہو

جائيں جوميرے دل ميں ہيں اوربس''۔٧٨

ايك اورخط مين لكھتے ہيں:

''میرامقصودگاہ گاہ نظم لکھنے سے صرف اسی قدر ہے کہ چندمطالب جومیرے ذہن میں ہیں ان کو

مسلمانون تك پہنچادون اوربس ـ " کے

الفاظ کے پیوں میں الجھتے نہیں دانا

غواص کومطلب ہے صدف سے کہ گہرسے ۸۸

اقبال کے نزدیک فن وہی ہے جوزندگی بخش اور زندگی کا ترجمان ہو۔ان کے خیال میں شاعری مقصود بالذات نہیں بلکہ بیزندگی کی اعلیٰ قدروں کے حصول کا ایک ذریعہ ہے اور جوشاعری اس معیار پر پوری نہیں اترتی وہ ندموم ہے اسے مستر دکر دینا چاہئیے ۔ان کی نظم'' فنو نِ الطیفہ' اسی نظر بیشاعری کی غماز ہے۔
اے اہلِ نظر ذوقِ نظر، خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دکھے وہ نظر کیا

مقصود ِ ہنر، سوزِ حیاتِ ابدی ہے
یہ ایک نفس یا دو نفس مثلِ شرر کیا
شاعر کی نوا ہو کہ مغنی کا نفس ہو
جس سے چمن افسردہ ہو وہ بادِسحر کیا
ہے معجزہ دنیا میں ابھرتی نہیں قومیں
جو ضرب کلیمی نہیں رکھتا وہ ہنر کیا ۹۹

ا قبال کی نظر میں ان شاعروں اور فنکاروں کی کوئی وقعت نہیں ہے جو محض تفریحِ طبع اور عشقیہ جذبات میں ہیجان پیدا کرنے کے لئے شعر کہتے ہیں۔انہیں ہند کے شعراء سے یہی شکایت تھی کہان کے فن میں وہ حرارت و تابنا کی نہیں جو' عروقِ مرد ہُمشر ق' میں زندگی کی لہر دوڑ اسکے ضربِ کلیم کی نظم'' ہنرورانِ ہند'' میں فرماتے ہیں۔

عشق و مستی کا جنازہ ہے تخیل اِن کا ان کے اندیشہ تاریک میں قوموں کے مزار پشم آدم سے چھپاتے ہیں مقامات بلند کرتے ہیں روح کو خوابیدہ، بدن کو بیدار ہند کے شاعر و صورت گر و افسانہ نویس

آه! بیچارول کے اعصاب یہ عورت سے سوار وق

ا قبال سے پہلے غالب بھی فن کے امکانات اوراس کی غرض وغایت پر روشنی ڈالتے ہوئے فر ماگئے تھے کہ:

ہر بُن ِ مو سے دم ذکر نہ میکے خوں ناب محزہ کا قصّہ ہوا، عشق کا چرچا نہ ہوا قطرہ میں دجلہ دکھائی نہ دے اور جزو میں گل

کھیل لڑکوں کا ہوا، دیدۂ بینا نہ ہوا او

غالب نے اردوشاعری کو جو نیا آ ہنگ بخشااس میں بڑا طنطنہ وطمطراق ہے۔غالب سے پہلے اردوشاعری میں جونسائیت،افسردگی اورانفعالیت در آئی تھی غالب نے نہ صرف اسے دور کیا بلکہ اپنی رجائیت اور آرزومندی سے اسے

ایک پُراعتاداور پُرجلال شعری آ ہنگ بھی بخشا۔ غالب کی نوائے گرم میں جومرادنگی اور وقارتھا اُسے اقبال نے'' بانگِ درا''اور''نوائے جُرُس' بنا کراجتاعی مقاصد کے لئے برتا اور غالب کی رکھی ہوئی بنیاد پرایک ایسار جائیت آ میز تصور فِن پیش کیا جس نے شاعری کا دھار ابدل کرر کھ دیا۔

### فن اورخودی:

ڈاکٹر پوسف حسین خان' روحِ اقبال' میں رقمطر از ہیں:

''اقبال کا آرٹ کا نظریہ اس کے فلسفہ خودی کے تابع ہے۔ اس کے نزدیک آرٹ خودی کے اظہار کا ایک وسیلہ ہے اور وہ آرٹ جس میں خودی باقی نہیں رہتی کوئی مستحسن چیز نہیں۔ چنا نچہ اس نے اس اصول کا اطلاق فنِ ادا کاری پر کیا ہے اپنی نظم'' تیاتر'' میں اس نے بتایا ہے کہ ادا کاری کا کمال یہ ہے کہ خودی باقی نہ رہے لیکن اگرخودی نہ رہی تو آرٹ کی تخلیق کیسے ہوسکتی ہے؟'' ۹۲ اس ضمن میں اقبال کے اشعار ملاحظ فر ماسئے نظم کاعنوان ہے' تیاتر''۔

ا پی نظم'' دین وہنر' میں اسی خیال کا اظہار یوں کرتے ہیں:

سرود و شعر و سیاست ، کتاب و دین و ہنر گہر بیں ان کی گرہ میں تمام کی دانہ اگر خودی کی حفاظت کریں تو عینِ حیات نہ کر سکیں تو سرایا فسون و افسانہ ہوئی ہے زیرِ فلک اُمتوں کی رُسوائی خودی سے جب ادب و دیں ہوئے ہیں برگانہ ہو ا قبال کے نزدیک فن وہ ہے جودلوں میں مستقل تلاظم اور ابدی زندگی کا سوز وساز پیدا کر ہے۔ اور بیاسی وقت ممکن ہے جب شاعر یا مغنی کا نفس خودی کا داعی ومحافظ ہو۔ وہ نغمہ یا شعر جوزندگی کی قوتوں کولوریاں دے دے کرسُلا دے یا حسرت وحر مان سے لبریز ہووہ ان کے نزدیک''سرودِحرام''ہے۔ اپنی نظم' مشعرِ عجم' میں فرماتے ہیں:

ہے شعرِ عجم گرچہ طرب ناک و دلآ ویز اس شعر سے ہوتی نہیں شمشیرِ خودی تیز افسردہ اگر اس کی نوا سے ہو گلستاں بہتر ہے کہ خاموش رہے مرغے سحر خیزھ

ا پن نظم ' سرودِحرام' میں فرماتے ہیں:

اگر نوا میں ہے پوشیدہ موت کا پیغام حرام میری نگاہوں میں نامے و چنگ و رباب ۹

ا قبال کے نزدیک ہرفن کا مقصد زندگی کے حسن کو نکھار نا اور فرداور معاشرے کو پستی سے بلندی کی طرف لے جانا ہے۔اسے حیاتِ ابدی کا سوز بخشاء انقلاب کی لذت سے آشنا کرنا اور ہر آن ایک نئے دور کی جبتو میں سرگرم عمل اور متحرک رکھنا اس کا کام ہے۔'' سرودِ حلال''میں فرماتے ہیں۔

کھل تو جاتا ہے مغنی کے بم و زیر سے دل
نہ رہا زندہ و پائندہ تو کیا دل کی کشود
ہے ابھی سینۂ افلاک میں پنہاں وہ نوا
جس کی گرمی سے پکھل جائے ستاروں کا وجود
جس کی تا ثیر سے آ دم ہوغم وخوف سے پاک
اور پیدا ہو ایازی سے مقام محمود ہے۔

مجموی طور پرہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ غالب کے رجائیت آمیزلب و کیجے نے اقبال کی فکر بلند کو ایک نگر راہ دکھائی اور انہوں نے ایک زندہ اور زندگی بخش تصورِ فن پیش کیا۔ جمالیات زندگی سے الگ کوئی غیر حقیقی یا ماور ائی چیز نہیں دونوں شعراء کا فن اس لئے زندہ و پائندہ ہے کہ اس کی جڑیں زندگی میں پیوست ہیں اور دونوں شعراء کی شاعری نغمہ کھیات سے ہم آ ہنگ ہے بقول اقبال

اہلِ زمیں کو نسخۂ زندگی دوام ہے خونِ جگر سے تربیت پاتی ہے جو سخنوری ۹۸

### حوالهجات

الـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال اردو، صفحه ٣٨٣

٢٢ الضاً، صفحه ٣٣٠

٢٣ ايضاً، صفحه ٢٣

۲۲ ایضاً، صفحه ۲۳

۲۵ ا قبال، اسرار خودی، کلیات ا قبال فارسی، صفحه ۱۷

٢٠ ـ ا قبال، مكاتيبِ ا قبال مرتبه عطاالله ، شخ، ا قبال نامه، جلداوّل (على كرّه: ادارهُ ا قبال ـ س ـ ن ) صفحه

1•٨

٢٧ ـ ا قبال، زبور عجم، كليات ِ ا قبال فارى، صفحه ٢٥٠

۲۸ ا قبال، ارمغانِ حجاز، كليات ا قبال فارس، صفح ۸۹۴

٢٩ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال اردو، صفح ٣٨٣

٣٠ ـ ا قبال، ضرب کليم، کليات ا قبال اردو، صفحه ٥٣٦

٣١ ـ اقبال، جاويدنامه، كليات اقبال فارس، صفح ٢٣٢

٣٦ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفح ٢٥٥

٣٣٥ غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ١٦٨

٣٩٩ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٩٩

۳۵ عالب، ديوان عالب جديد، صفحه٢٦٨

٣٦ غالب، كليات غالب فارس، جلدسوم، صفحه ٥

٣٤ عالب، خطوطِ عالب مرتبه غلام رسول مهر، صفحه ١٦٣

٣٨ اليناً، صفح ١٤٥٣ م١٥٥

٣٩ ـ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفح ٣٢٣

۴۰ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه ٣٨

اس الضاً، صفحه ١٩٧

٣٨ عنالب، خطوطِ عنالب مرتبه غلام رسول مهر، صفحه ٢٨٨

٣٦٠ عالب، ديوانِ غالب جديد، صفحة

٣٧ - الضاً، صفحه ١٣١٢

۵۱۵ اقبال، ضربِ کلیات اقبال اردو، صفحه ۱۵

٣٦ ـ اقبال، زبور عجم، كليات اقبال فارس، صفحه ٥٧٥

٧٧ - يوسف حسين، دُاكثر، خان، روحِ اقبال، صفحه ٣

٣٨ ا قبال، زبورعجم، كليات اقبال أردو، صفحه ٥٣٦

٩٩ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفحه ٣٠٥

۵۰ الضاً، صفح ۲۰۰۳

۵۱ - اقبال، زبورعجم، كليات اقبال فارس، صفحه ۵۸۷

۵۲ يوسف حسين، دُاكثر، خان، روحِ اقبال، صفحه

۵۳ - اقبال، زبورعجم، كليات اقبال فارس، صفحه ۴۰

۵۴ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو، صفح ۱۳۲

۵۵ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ۳۵۵

۵۲ الضاً، صفحه ۳۵۸

۵۵ عالب، ديوانِ غالب جديد، صفحه ۵۵

۵۹\_ الضاً، صفحه۲۲

٢٠ الضاً، صفحه ٢٠

۲۱\_ الضأ، صفح ۲۲

٢٢ الفياً، صفحه ٢

١٣٠ وقبال، پيام شرق، كليات وقبال فارس، صفحه

۲۲۰ غالب، کلیات غالب فارسی ، جلدسوم، صفحه ۱۵

۲۵\_ غالب، دیوان غالب جدید، صفحه ۸

٢٢\_ اليناً، صفح ٢٣٥

٢٧ - اليناً، صفحه ١٩٨

۲۸ - اقبال، بال جبريل، كليات اقبال أردو، صفحه ۳۸

٢٩ ايضاً، صفحه

٠٤- اقبآل، ضربِ كليم، كلياتِ اقبآل أردو، صفحه ٥٤٦

اك ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفحه ١٥٠٥

21\_ اقبال، پیام شرق، کلیات اقبال فاری، صفحه ۱۸۷

٣٧ ايضاً، صفحه ٢٧

٧٤- اقبال، ضرب کليم، کليات اقبال فارس، صفحه ٥٠٨

۵۷۔ اقال

24۔ ایس۔ایم منہاج الدین ، ڈاکٹر ، افکار وتصوراتِ اقبال ، (ملتان: کاروانِ ادب، اشاعت اول ،

22\_ غالب، مكاتب غالب، مرتب غلام رسول مهر، صفحه ١٩٨

۸۷ - بیسف حسین، ڈاکٹر، خان، روح اقبال، صفحه۳

24\_ غالب، ديوانِ غالب جديد، صفحه ١٣٩

٨٠ ـ اقبال، بانكِ درا، كلياتِ اقبال أردو، صفحه

۸۱\_ غالب، دیوان غالب جدید، صفح۲۲۲

٨٢ - اليضاً، صفحه ٥

٨٣ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفح ٣٨٨

۸۴ اقبال، اسرارورموز، كليات اقبال فارس، صفحه ۱۲

۸۵ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه ۲۴۲

٨٦ الس ايم منهاج الدين، دُاكثر، افكاروتصورات اقبال، صفحة ٣٣

٨٤ اليناً، صفحه

٨٨ - اقبال، ضربِ كليم، كلياتِ اقبال أردو، صفح ٥٠٨

٨٩ - اقبال، ضربِ كليم، كلياتِ اقبال أردو، صفحه ٥٨

٩٠\_ الضاً، صفحها ٥٩

۹۱\_ غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ٣

٩٢ يوسف حسين، داكر، خان، روح اقبال، صفحه

٩٣ - اقبال، ضربِ كليم، كلياتِ اقبال أردو، صفحه ٥٦٨

٩٣\_ اليناً، صفح ٢٢٥

90\_ الضأ، صفحه ٥٩

٩٢ - الفِياً، صفحه ٥٨٨

٩٤ - اليناً، صفح ١٩٨

٩٨ ا قبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه

کلام غالب دا قبال میں تحریر ک ، سخت کوشی اور خاراشگافی

# كلام غالب وا قبآل مين تحرّ ك ، سخت كوشي اورخاراشگافي

غالب اورا قبال میں فکری ہم آ ہنگی اور زئنی مطابقت کی ایک اور صورت دونوں شعراء کے کلام میں حرکت و حرارت، جوش انگیزی اور فعالیت ہے۔ گوغالب کا دور شکست وریخت کی ہولنا کیوں سے عبارت تھالیکن انہوں نے اپنی فکرِ رساسے کام لے کر انفعالیت کی بجائے حرکی تصورات پیش کئے اور آنے والے شعراء کے لئے انقلا بی ستموں کا تعین کیا جب متحرک جمالیات کی بیروایت اقبال تک پینچی تو غالب کی نوائے گرم اور لہجے کی مرادنگی نے انہیں بھی نئے خطوط پر سوچنے پر مجبور کر دیا کیونکہ بیانداز اقبال کو اپنی مخصوص مقصدیت کے ابلاغ کے لئے موز وں نظر آیا۔ غالب نے خطوط پر سوچنے پر مجبور کر دیا کیونکہ بیانداز اقبال کو اپنی مخصوص مقصدیت کے ابلاغ کے لئے موز وں نظر آیا۔ غالب نے اسے بارے میں بجاطور پر کہا تھا کہ:

ہوں گری نشاط ِ تضور سے نغمہ سنج میں عندلیب ِ گلشن نا آفریدہ ہوں لے جب کہا قبال اپنی شاعری کے بارے میں پھھ یوں گویا ہوئے: ہر درد مند دل کو رونا مرا رُلا دے

ے ہوش جو ہڑے ہیں شاید انہیں جگا دے <sub>ک</sub>ے

į

ایک بگبل ہے کہ ہے محوِ ترنم اب تک اس کے سینے میں ہے نغموں کا تلاظم اب تک سے

ڈاکٹرسیدعبداللہ نے اپنے مقالے' غالب سیپیٹروا قبال 'میں غالب اورا قبال کے مشتر کہ افکار ونظریات اورخصائص کی درجہ بندی کرتے ہوئے جوفہرست پیش کی ہے اس میں غالب کی جوش انگیزی، ارتقائے حیات کے لئے سخت کوشی اورخارا شگافی کا ذکرخصوصیت کے ساتھ کیا ہے۔ان کے خیال میں اسی جوش انگیزی اورخارا شگافی کے سبت کو اقبال کی اصطلاح میں'' ستیز'' کہا جا سکتا ہے۔ ہے

علامہا قبال کو پیغمبرِ حرکت وحرارت کہا گیاہے کیونکہ حرکت واضطراب ان کالپندیدہ مضمون ہے جوان کے کلام میں اوّل تا آخر جاری وساری نظر آتا ہے بقول مولا ناصلاح الدین احمہ

''حرارت وحرکت شعرِ اقبال کا اہم ترین اور عظیم ترین عضر ہے اور اس میں قطعاً کوئی کلام نہیں کہ

ا قبال کی شاعری کاحسن وامتیاز اور اس کے پیغام کی سطوت وصولت اس کے جمال سے مستنیّر اور اس کی قوت سے آفاق گیر ہے' ھے

ڈاکٹر فرمان فتح بوری کی رائے میں:

''ا قبآل کے پیغام کی اساس سعی مسلسل اور عمل پہیم پر ہے اور بیسعی مسلسل وعملِ پہیم عبارت ہے، نصب العین سے اس شدیدلگا وُ اور گہری وابستگی کا جس کے بارے میں غالب نے حکم لگایا ہے کہ:

> وفا داری بشرطِ استواری اصل ِ ایماں ہے مُرے بت خانے میں تو کعبے میں گاڑو برہمن کو'' <u>ہے</u>

غالب اورا قبال دونوں ذوقِ عمل اورام کانات کے شاعر ہیں دونوں کے ہاں مایوی اور ناامیدی کے موضوعات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ دونوں کے بہال متحرک المیجری ہے، سکون و آرام طبی کانام نہیں، جدت، ندرت، تازگی، توانائی، حرارت وحرکت اور آرز ومندی دونوں شعراء کے شعری تناظر میں موجود ہے۔ اس فرق کے ساتھ کہ غالب کے یہاں اس کی نوعیت انفرادی تجربے کی ہی ہے جب کہ اقبال کا مقصد زندگی کے نظام کانات اور نگی معنویت کی دریافت ہے:

آ فریند کا نئاتِ دیگرے قلب را بخشد حیاتِ دیگرے کے

ڈاکٹراے۔ بی اشرف غالب اور اقبال کی شاعری میں تحرک کے پہلوکا جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں:

''۔۔۔۔۔ اسلوبیاتی سطح پر غالب متحرک جمالیات کا حامل ہے بے شک وہ زندگی کو فانی تصور کرتا ہے لیکن اس کا تصور حیات بڑا حرکی اور فعال ہے اس لحاظ سے وہ اقبال کے حرکی فلفے کے قریب تر ہے دونوں کے یہاں زندگی میں حرکت پیدا کرنے کے لئے آرز ووں اور تمناوں کا ججوم ہے۔۔۔ حرکت وعمل کا فلسفہ اقبال کے عمر انی نظریات کا ناگزیر حصّہ تھا جب کہ غالب سکون آشا نظام جا گیرداری کے ردع کی کے طور پر حرکت کی تمنا کرتے ہیں۔ اس جود و تعطل کے شکار معاشرے میں حرکت وعمل کی پر چھا کمیں و کھنا اُن کے لئے ندرت کا باعث بنتا ہے لیکن بیشوقِ عمل کسی اجتماعی ضابع بین بیشوقِ عمل کسی اجتماعی ضابع کی پر چھا کمیں و کھنا اُن کے لئے ندرت کا باعث بنتا ہے لیکن بیشوقِ عمل کسی اجتماعی ضابع بین نہیں ۔ اقبال کے نزد کی بھی ایس فرات خال کے نزد کی بھی لیکن دونوں میں فرق دائی حرکت وعمل کا محرک انسانی تمنا اور آرز و ہے اور اقبال کے نزد کی بھی لیکن دونوں میں فرق

مقصد کا ہے۔ 'کے

غالب کا تصویر شق اور فلسفه زندگی دونوں حرکت و کمل سے عبارت ہیں۔ غالب کی شاعری میں حرکت و کمل ان کے ذاتی اضطراب اور شخصیت کے عرفان کی بدولت ہے اس کا کوئی اجتماعی مقصر نہیں۔ ڈاکٹر پوسف حسین خان کی رائے کے مطابق:

'' متحرک تصورات اور علامتی پیکر غالب کے ار دود یوان اور فارسی کلیات میں بھرے پڑے ہیں اگر

کوئی تجزیہ کرنے بیٹے تو اس کا سارا کلام متحرک علامتوں اور پیکروں کی داستان معلوم ہوتا ہے جنہیں

طرح طرح سے پیش کیا گیا ہے یہی '' گنجیئہ معنی کا طلسم'' ہے جس کی طرف اس نے اشارہ کیا ہے۔

اس کی کارگاہ خیال میں متحرک تصاویر ہمیں قدم قدم پر نظر آتی ہیں جو زندگی کی حرکت و ممل کی غمازی

کرتی ہیں۔ کہیں سکون طبی نہیں ملے گی'۔ ق

غالب کے درج ذیل اشعار ملاحظہ سیجئے۔جن میں متحرک خیالات، ذوق وشوق،تمنا اور دائمی اضطراب اور آرز ومندی کا اظہار ہرلفظ سے عیاں ہے۔

اللہ رے ذوق دشت نوردی کہ بعد مرگ طبتے ہیں خود بخود مرے اندر کفن کے پائؤ ال

یک قدم و حشت سے درسِ دفترِ امکال کھلا جادہ، اجزائے دو عالم دشت کا شیرازہ تھا لا

بسکہ ہوں غالب اسری میں بھی آتش زیرِ یا موئے آتش دیدہ ہے حلقہ مری زنجیر کا ۱۲

احباب چارہ سازی وحشت نہ کر سکے زنداں میں بھی خیال بیاباں نورد تھا سلے خیالِ مرگ کب تسکیں دل آزردہ کو بخشے مرے دامِ تمنا میں ہے اک صیدِ زبوں وہ بھی ۱۲ مرے

اہلِ بینش کو ہے طوفانِ حوادث کمتب لطمہ موج کم از سلی اُستاد نہیں کا

ہوں کو ہے نشاطِ کار کیا کیا نہ ہو مرنا تو جینے کا مزا کیا ال

یاں و اُمید نے کی عربدہ میداں مانگا عجز ہمت نے طلسم دل سائل باندھا کا

ضعف سے ہے، نے قناعت سے، بیر ترکی جبتو ہیں وبالِ تکیہ گاہِ ہمتِ مردانہ ہم کلے

جوش جنوں سے کیھے نظر آتا نہیں، اسد صحرا ہماری آنکھ میں یک مشتِ خاک ہے ول

غالب نے اپنے اکثر اشعار میں یہی تلقین کی ہے کہ ہم سوزِ دروں پیدا کریں اور عمل کی راہ پرگامزن ہوجا کیں ورنہ ہم اپنی حیات کی خود تکذیب کریں گے۔زندگی کی وسعق کوسامنے رکھتے ہوئے غالب نے جہدِ مسلسل اور سعی پہم کوروحِ ہستی قرار دیا ہے۔

مثال یہ مری کوشش کی ہے کہ مرغ اسیر کرے قفس میں فراہم خس آشیاں کے لئے ۲۰ لیعنی انسان خود کو ماحول میں اسیر پاکر ناامید نه ہو بلکہ زندگی سنوار نے کے مواقع پیدا کرے۔ گردش کیل و نہار کا اسیر ہوتے ہوئے بھی وہ اپنی منزل اولیٰ کی طرف گامزن ہوسکتا ہے اقبال نے اس خیال کو یوں پیش کیا ہے۔ سعی پیہم ہے تراز وئے کم وکیف حیات

تیری میزال ہے شار سحر و شام ابھی الے

غالب تن آسانی کے سخت مخالف ہیں ان پر جنتی مشکلات ٹوٹی ہیں زندگی مزید آسان ہوجاتی ہے ان کایہ تجزیہ حقیقت پر ببنی ہے کہ قطرے کو گو ہر بننے تک سینکڑوں مصائب کے طوفان کا مقابلہ کرنا پڑتا ہے اس لئے زندگی کی پرخار راہوں کود کیچرکران کا جی خوش ہوتا ہے۔

ان آبلوں سے پاؤں کے گھبرا گیا تھا میں جی خوش ہوا ہے راہ کو پڑخار دیکھ کر ۲۲

کانٹوں کی زباں سو کھ گئی پیاس سے یارب اک آبلہ یا وادی پُرخار میں آوے ۲۳

غالب مصائب زیست کامردانہ وارمقابلہ کرتے ہیں انہیں ان کی جرائت وہمت اس مقام پر لے آئی ہے کہ آشو بغم سے بھی ان کی سلی نہیں ہوتی سعی پہم انہیں مقامات آہ و و فغال ڈھونڈ نے کی ترغیب دیتی ہے ایک ہنگا ہے پہموتوف ہے گھر کی رونق نوحہ غم ہی سہی نغمهٔ شادی نہ سہی کہا،

دلم ای شوق ز آشوب عمی نکشاید فتنهٔ چند زهنگامه ستانی بمن آر هیر اس سلسلے میں علامه اقبال کی کیفیت بھی غالب سے جدانہیں: اگر کھو گیا اک نشین تو کیا غم مقامات آہ و فغال اور بھی ہیں ۲۲ غالب ترکی عمل کے اس حد تک خواہاں ہیں کہ کوششِ ناتمام اور 'سٹی بے حاصل'' کو بھی تقلید سے بہتر سمجھتے ہیں بس جوم نا امیدی خاک میں مل جائے گ

یہ جو اک لڈت ہماری سعی بے حاصل میں ہے کے یہ بہتر بھی اقبال کی فکر کے متوازی نظر آتی ہے جب وہ یہ کہتے ہیں کہ:

راز حیات یو چھ لے خضرِ فجستہ گام سے

زندہ ہر ایک چیز ہے کوشش نا تمام سے ۲۸

غالب کی حیات آفرین فکرنا اُمیدی میں بھی امید کا پہلونکال لیتی ہے اس لئے وہ نا کامیوں کے آگے ہتھیار نہیں ڈالتے بلکہ سرگرم مل رہتے ہیں۔ان کے ذوق وشوق کا میام ہے کہ:

نه لائی شوخی اندیشه تاب رنج نو میدی

کفِ افسوس ملنا عہدِ تجدید تمنا ہے 29

علامہ اقبال کے نزدیک بھی کشاکش اور پریشانی سے اہلِ دل ترکی تمنانہیں کرتے ہیں بلکہ غموں سے انسان کی فطرت درجہ کمال کو پہنچتی ہے:

> حادثات ِ غم سے ہے انسال کی فطرت کو کمال غازہ ہے آئینۂ دل کے لئے گردِ ملال سے

ڈاکٹریوسف سین خان نے اپنی کتاب' غالب اورا قبال کی تحرک جمالیات' میں دونوں شعراء کے کلام میں حرکت وحرارت کا تفصیلی تجزیبے پیش کیا ہے۔ متحرک جمالیات سے ان کی مراد یہی ہے کہ شاعری میں ایسے افکار و خیالات، استعارات اور علامتی پیکر برتے جائیں جن سے حرکت وعمل کا احساس ہوغالب اورا قبال دونوں نے اپنی شاعری میں جو حقائق پیش کئے ہیں ان کا مشاہدہ سکون و جمود کی حالت میں نہیں بلکہ فخر کی حالت میں کیا ہے فرق صرف سے کہ غالب کی فکر جذباتی اور وجدانی ہے اورا قبال کے جذبہ و وجدان میں بھی تعقل جھانکتا ہوانظر آتا ہے۔ ڈاکٹر پیسف سین خان کی رائے میں:

''دائمی حرکت، غالب اورا قبال دونوں کا پیغام ہے۔ اقبال تو اپنی مقصدیت کی خاطر متحرک ہونے کی دعوت دیتا ہے لیکن غالب طبعاً متحرک اور بے چین ہے۔ اس کے ذوق تماشانے اس کے ذہن وخیل

کو متحرک رکھا۔ یہ تماشا، تماشا کی خاطر ہے۔اس کی کوئی خاص منزل نہیں اور اگر ہے تو بہت مہم اور غیر معین ۔۔۔۔'اسن

عالب کے خیال میں کا نئات سوائے حرکت کے پچھاور نہیں اسی لئے انہیں'' نیرنگ بختنا'' کا تماشا کرنے میں خاص لطف آتا ہے۔انسانی تمناؤں کا پورانہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ہم لامحدود خیراور لامحدود حسن کی طرف بڑھ رہے ہیں جا ہے وہاں تک پہنچ نہ پائیں اس طرح آرز ومندی کا سفر بھی ختم نہیں ہوتا

ہوں میں بھی تماشائی نیرنگِ تمنا مطلب نہیں کچھ اس سے کہ مطلب ہی برآ وے ۳۲

عالب کا خیال ہے کہ ایک آرز و پوری ہوجائے تو ضرور دوسری آرز وروشی کے مینار کی طرح دور سے دکھائی دیے لگے جس کی طرف انسان کو بڑھنا چاہئے۔ اگر منزل پر پہنچ گئے تو وہ رہر و کے نقش پاکی طرح جامد ہوجائے گی جب کہ دل تو ہمیشہ تمناؤں کی نئی منزلوں کا خواہاں رہتا ہے۔ غالب دریافت کرتے ہیں کہ جب دشت امکال نقش پاکی مانند ہے تو و کیھئے اب تمنا اپنادوسرا قدم کس طرف کو اٹھاتی ہے۔ تمنا کے لئے دشت امکال کے علاوہ دوسرے جہان بھی ہیں جن کی تنجیر کے امکانات ہیں:

ہے کہاں تمنا کا دوسرا قدم یا رب؟ ہم نے دشتِ امکاں کوایک نقشِ یا، پایا سس

انسان کاتخلیقی اضطراب اسے بھی چین سے نہیں بیٹھنے دیتا وہ جتنا آگے بڑھتا ہے منزل کی روثنی اس سے دور ہتی جاتی ہے بعنی

> ہر قدم دوری منزل ہے نمایاں مجھ سے میری رفتارسے بھاگے ہے بیاباں مجھ سے ۳۳

زندگی کی جدوجہد کے سفر میں انسان بھی تھک کر پناہ تلاش کرتا ہے تا کہ دم لے کرآ گے بڑھے۔ غالب کہتے ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ سفر کی تھکا وٹ سے چور ہو کرراحت طلب کروں اور خودا پنے سائے کواپنی آ رام گاہ بجھے لگوں۔
سفرِ عشق میں کی ضعف نے راحت طلبی
ہر قدم سابیہ کو میں اپنے شبستاں سمجھا ہے

ایک جگہ در روترم کوشوق کی تھا وٹ کی پناہ گاہیں بتاتے ہیں جہاں مسافر تھوڑی دریآ رام کر کے آگے بڑھتا ہے۔

در و حرم آئینۂ تکرارِ تمنا
واماندگی شوق تراشے ہے پناہیں ۳۲

غالب کے خیال میں شوق کی کوئی انتہا اور منزل نہیں ہوتی جومنزل آتی ہے وہ اس سے آگے کی منزلوں کی نشاندہی کرتی ہے۔ انسان ہمیشہ خوب سے خوب ترکی تلاش میں سرگر دال رہتا ہے۔

شوق اس دشت میں دوڑائے ہے مجھ کو کہ جہاں جادہ ، غیر از مگہ دیدہ تصویر نہیں سے

غالب اینے ذوق جبتو کی فروانی ،سخت کوثی اور مشکلات سے کھیلنے کی صلاحیت کو''بیاباں'' اور''صحرا'' کے توسط سے بار ہابیان کرتے ہیں۔

> نہ ہوگا یک بیاباں ماندگی سے ذوق کم میرا حبابِ موجهٔ رفتار ہے نقشِ قدم میرا ۳۸

عالب این تخیل کی بیاباں نور دی میں جوقدم آ گے بڑھاتے ہیں اس میں پھر پیچھے پلٹنے کا سوال ہی بیدانہیں ہوتا متانہ طے کروں ہوں رہ وادی خیال

تا باز گشت سے نہ رہے معا مجھے وس

زندگی میں شمش اور کشاکش لازمی ہے اگر کوئی اس سے نجات حاصل کرنا چاہے تو یہ غیر فطری ہے۔ دریا کی موج کودیکھوجب وہ حرکت میں آئی تو خوداس کی روانی ہی اس کے پاؤں کی زنجیر بن گئی۔

کشاکش ہائے ہستی سے کرے کیاسعی آزادی ہوئی زنجیر، موج آب کو فرصت روانی کی ہیں اسی موضوع کوعلامہ اقبال اپن نظم دستمع وشاعز 'میں یوں بیان کرتے ہیں۔ دکھے لو کے سطوتِ رفتارِ دریا کا مآل

موج مضطر ہی اسے زنجیر پا ہو جائے گی اس

غالب کوصحرانوردی ہے کوئی تدبیر نہیں روک سکتی جس کے پاؤں میں زنجیر چکر بن جائے وہ تو ہمیشہ گردش ہی

مانع دشت نوردی کوئی تدبیر نہیں
ایک چکر ہے مرے پاؤں میں زنجیرنہیں ۲سے
ذوق دشت نوردی کا بیعالم ہے کہ موت بھی انہیں بے ص وحرکت نہیں کر پاتی۔
اللّٰدرے ذوقِ دشت نوردی کہ بعدِ مرگ
ملتے ہیں خود بخو دمرے اندر کفن کے پانو ۳۳سے

غالب کے خیال میں اس کا کنات کا ذرّہ ذرّہ ہر لمحہ تغیر اور انقلاب کی حالت میں ہے جیسے لیکی کے اشارے پر مجنوں صحرانور دی کونکل کھڑا ہوتا ہے یا میخانے میں ساغر ہمہ وفت گردش میں رہتا ہے۔اسی طرح عالم میں ہر ذرہ تحرک ہے کیونکہ قدرت کا منشا ہی گردش ، انقلاب اور حرکت میں مضمرہے۔

ذرہ ذرہ ساغر میخانۂ نیرنگ ہے گردش مجنوں بچشمک ہائے کیلی آشنا سمسے

غالب کادل ایک ایسا آفت کا مکڑا ہے جسے عافیت کوشی سے نفرت ہے کیونکہ وہ دائمی آوارگی کا خواہاں ہے۔ میں اور اک آفت کا مکڑا وہ دلِ وحشی عافیت کا رشمن اور آوارگی کا آشنا ہے

غالب کی طرح فلسفهٔ اقبال کی بنیاد مسلس عمل اور دائی حرکت واضطراب پراستوار ہے اقبال کے نزدیک وجود کی بقاسعی عمل کی مرہونِ منت ہے اقبال انسانی زندگی کا ارتقاجہدِ مسلسل میں تلاش کرتے ہیں ان کے نزدیک' حیات ذوقِ سفر کے سوا پچھاور نہیں' ہے۔ اقبال کے خیال میں حرکت زندگی ہی کا دوسرا نام ہے جب کہ رک جانا، تھہر جانا، مسکون اور جمود، موت کے مترادف ہیں' ساقی نامہ' میں عمل وحرکت اور سخت کوشی کے باب میں فرماتے ہیں۔

دما دم رواں ہے یم زندگی ہراک شے سے پیدارم زندگی فریپ نظر ہے سکون و ثبات ترفیا ہے ہر ذرہ کائنات کھیرتا نہیں کاروانِ وجود کہ ہر لحظہ ہے تازہ شانِ وجود سمجھتا ہے تو راز ہے زندگی فقط ذوقِ پرواز ہے زندگی

سفراس کومنزل سے بڑھ کر پہند
سفر ہے حقیقت، حضر ہے مجاز
تڑپنے پھڑ کئے میں راحت اس
نہ حداس کے پیچھے نہ حدسا منے
ستم اس کی موجوں کے سہتی ہوئی
یہی اس کی تقویم کا راز ہے
ہوئی خاکِ آدم میں صورت پذیر ۲۶می۔

بہت اس نے دیکھے ہیں پست وبلند
سفر زندگی کے لئے برگ و ساز
الجھ کر سلجھنے میں لڈت اسے
ازل اس کے پیچھے ابد سامنے
زمانے کے دھارے میں بہتی ہوئی
سفر اس کا انجام و آغاز ہے
ازل سے ہے بیے کشکش میں اسیر

ا قبال کے نز دیک زندگی کے ارتقاء کی کوئی حذہیں ۔ زندگی کا دائمی سفر ہمیشہ سے جاری وساری ہے

ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں ابھی عشق کے امتحاں اور بھی ہیں نہیں نہیں زندگی سے تہی یہ فضائیں یہاں سینکڑوں کارواں اور بھی ہیں یہاں سینکڑوں کارواں اور بھی ہیں قاعت نہ کر عالم رنگ و ہو پر چمن اور بھی ہیں کہا قبان اور بھی ہیں کہا اقبال سے پیشتر غالب اِسی آرزوکا اظہار درج ذیل الفاظ میں کرتے ہیں:
مظر اک بلندی پر اور ہم بنا سکتے مظر اک بلندی پر اور ہم بنا سکتے عرش سے یرے ہوتا کا شکے مکاں اپنا ایمی

اقبال کی نظم'' چانداور تارے''میں چاندتاروں کوزندگی کی حقیقت سمجھاتے ہوئے کہتا ہے کہ:
حبنش سے ہے زندگی جہاں کی
سے رسم قدیم ہے یہاں کی
ہے رسم قدیم ہے یہاں کی
ہے دوڑتا اشہبِ زمانہ

کھا کھا کے طلب کا تازیانہ

اِس راہ میں مقام بے محل ہے

پوشیدہ قرار میں اجل ہے

چلنے والے نکل گئے ہیں
جو کھہرے ذرا کچل گئے ہیں ہی

نظم'' نضرِ راہ'' بھی اقبال کے دعوتِ عمل میں بلند مقام رکھتی ہے اِس نظم میں اقبال نے خصر کی زبانی زندگی کا رازحرکت وعمل کوقر اردیا ہے۔

کیوں تعجب ہے مری صحرا نوردی پر تخفیے
یہ تکا پوئے دَما دَم زندگی کی ہے دلیل ۵۰
زندگی کی حقیقت سخت کوشی میں مضمر ہے اور حرکت ہی میں زندگی کا ارتقاء پوشیدہ ہے۔ کیونکہ:
پختہ تر ہے گردشِ بیہم سے جامِ زندگی
ہے تہ تر ہے گردشِ بیہم سے جامِ زندگی

زندگی میں کسی بھی مقام پر پہنچ کر ظہر جانا اور اسے آخری اور حتی منزل مان لینا درست نہیں کیونکہ زندگی تو ایک دائمی فعلیت کی حالت ہے جو ہر آن نت نئے روپ میں ہمار سے سامنے جلوہ گر ہوتی ہے۔ اقبال خصر کی زبانی زندگی کی توجیہ اس طور کرتے ہیں۔

برتر از اندیشہ سود و زیاں ہے زندگی ہے جبھی جاں اور بھی تسلیم جاں ہے زندگی تو اسے بیائہ امروز و فردا سے نہ ناپ جاودان، پیم دوان، ہر دم جوان ہے زندگی اپنی دنیا آپ بیدا کر اگر زندوں میں ہے سرتر آدم ہے ضمیر گن فکال ہے زندگی زندگانی کی حقیقت کو مکن کے دل سے پوچھ زندگی جوئے شیر و نیشہ و سنگ گراں ہے زندگی

آشکارا ہے یہ اپنی قوتِ تنخیر سے گرچہ اک مٹی کے پیکر میں نہاں ہے زندگی ۵۲ھے

نظم کے آخر میں اقبال خصر کے حرکت وعمل کے پیغام کوملتِ بیضا کے ستقبل کے لئے چراغِ راہ بنا کرپیش کرتے ہیں۔

ُ ذوقِ سفراور منزل سے آ گے بڑھ جانے کی تلقین اقبال نے اپنے کلام میں جابجا کی ہے۔ان کے نزدیک منزل نشانِ راہ سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتی جسے پیچھے چھوڑ کر آ گے بڑھ جانا چاہئیے کیونکہ یہی دائمی حرکت تو زندگی کامنتہا ومقصود ہے بقول ڈاکٹریوسف حسین خان:

''اس کے نزدیک انسان ایسا مسافر ہے جومنزل پرنہیں پہنچنا چاہتا اور اگر کیلی بھی ہم نشیں ہوتو محمل میں بیٹھنے سے انکار کردیتا ہے۔ حیات بس ذوق سفر ہے اور پچھنہیں بیزندگی کا بڑا جاندار اور تتحرک نقطہ نظر ہے۔''۵۳ھے درجہ ذیل اشعار ملاحظہ کیجئے۔

نہ دیا نشانِ منزل مجھے اے حکیم تو نے مجھے کیا گلہ ہو تجھ سے تو نہ رہ نشیں نہ راہی ۵۴ھے

تورہ نوردِ شوق ہے منزل نہ کر قبول لیلی بھی ہمنشیں ہوتو محمل نہ کر قبول ۵۵ھے

ہراک مقام سے آگے مقام ہے تیرا حیات ذوق سفر کے سوا کچھ اور نہیں 3ھے

خودی کی بیداری کے حوالے سے اقبال نے مقاصد آفرینی کی ضرورت پر بے حدز ور دیا ہے جوا کی حرکی ممل ہے انسان اپنی ذات کے اثبات و تکمیل کے لئے ضروری سمجھتا ہے کہ نئے نئے مقاصد کی تخلیق کر تارہے۔ حقائق کی دنیا تو خودی کی پہلی منزل ہے۔ زمان و مکان کے طلسم کو تو ٹر کر جب خودی آگے بڑھتی ہے تو اُسے ضمیر وجود میں ایسے بے شارعا کم نظر آتے ہیں جن کے ظہور میں آنے کا امکان موجود نظر آتا ہے۔

خودی کی بیہ ہے منزلِ اولیں
مسافر بیہ تیرا نشین نہیں
بڑھے جا بیہ کوہ گراں توڑ کر
طلسمِ زمان و مکاں توڑ کر
جہاں اور بھی ہیں ابھی بے نمود
کہ خالی نہیں بیہ ضمیرِ وجود
ہر اک منظر تیری یلغار کا
ہر اک منظر تیری یلغار کا

ایک شخت کوش انسان اپنی دنیا آپ تخلیق کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اپنی زندگی کو اپنے عمل سے بنا تا اور سنوار تا ہے۔ وہی جہال ہے تراجس کو تُو کرے پیدا

یہ سنگ وخشت نہیں جوتری نگاہ میں ہے ۵۸

ا قبال کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی انائے مطلق کی تخلیق کا سلسلہ ازل سے جاری ہے اور ہمیشہ جاری وساری رہے گا۔ گل یؤم صُونی شاکن ۔ ذات باری کاحر کی تصور ہے۔ زندگی ہر لمحہ انقلاب کی حالت میں ہے کا کنات کی تکمیل کا سفر انتقام کوئییں پہنچا یعنی بیکا کنات نقاشِ از ل کا ناتمام نقش ہے جو کمال کے مدارج طے کرنے میں مصروف ہے۔

یہ کائنات ابھی نا تمام ہے شاید

کہ آ رہی ہے دما دم صدائے کن فیکون ۵۹

ا قبال سے پیشتر غالب زندگی کی مسلسل حرکت اورخوب سے خوب ترکی جنتجو کی طرف کچھ یوں اشارہ کرتے ہیں۔

آرائشِ جمال سے فارغ نہیں ہنوز

پیشِ نظر ہے آئینہ، دائم نقاب میں ول

لینی تن تعالیٰ اس کا سُنات کو پیدا کر کے فارغ ہوکر نہیں بیٹھ گیا بلکہ ہر کخطابی ذات کی جلوہ گری میں مصروف ہے۔ اقبال رسی تصُّوف سے سخت بیزار تھے کیونکہ اس میں ترک دنیا اور زندگی سے گریز کی تعلیم دی جاتی ہے جب کہ اسلامی تصوف میں زندگی کے دائمی اور تخلیقی ارتقاء کو پیشِ نظر رکھا جاتا ہے کیونکہ سالک کامنتہا ابدی قدریں ہوتی ہیں جب سالک'' اِلیٰ ربَّک مُنْتَظِیما'' کے حرکی اصول پڑمل کرے گا تو اُس کی تلاش دِستجو اور منزل پر پہنچنے کا سفر بھی ختم نہیں ہوگا۔ یعنی

> ہر لحظہ نیا طور نئ برقِ تحبِّی اللہ کرے مرحلۂ شوق نہ ہو طے ال

دراصل اقبال خوب مجھ چکے تھے کہ مسلمانوں نے صدیوں سے تن آسانی وہل انگاری، یاس، قنوطیت، بے مملی اور شمکشِ حیات سے گریز کی جوروش اختیار کررکھی ہے اس کی تلافی صرف اسی صورت میں ممکن ہے کہ انہیں سخت کوشی، جفاطلبی اور ممل پیہم کی زیادہ سے زیادہ تلقین کی جائے، اسی لئے فرماتے ہیں:

جب تک نہ زندگی کے حقائق پہ ہونظر

تيرا زجاج\* ہونہ سکے گا حریفِ سنگ\*\* ۲۲

ا قبال کے نزد یک الیی زندگی جس میں ذوق وشوق ،خواہش انقلاب اور جذبہ تسخیر نہ ہووہ موت سے بھی بدتر ہے جس میں نہ ہوانقلاب موت ہے وہ زندگی

روح امم کی حیات کشمکشِ انقلاب ۱۳

غالب کے نزدیک بھی انسانی عظمت کا رازاس کے دائمی اضطراب واضطرار میں پوشیدہ ہے کیونکہ انسان کے ہنگامہ خیز دل کو بنانے کے لئے سینکڑوں قیامتوں کو پگھلا کر بنایا گیا ہے اس لئے دل کی ہنگامہ زائیاں روزِ قیامت سے کہیں زیادہ ہیں:

صد قیامت بگدازند و بهم آمیزند تا خمیر دل هنگامه گزین تو شود ۱۲

غالب اورا قبال دونوں ہی نے زندگی کولامحدوداوروسیج امکانات کا ایک سلسله قرار دیا۔انسان کوزندگی صرف اس کئے عطانہیں ہوئی کہ وہ اپنی معینہ مدتِ عمر کاٹ کرواپس چلا جائے بلکہ اس کو کسی مقصد کے لئے اس دنیا میں بھیجا گیا ہے اورانسانیت کی سربلندی کاراز حرکت وعمل اور آ گے بڑھتے رہنے کی اُمنگ میں پوشیدہ ہے اِسی لئے غالب کہتے ہیں کہ:

خوں ہو کے جگر آ نکھ سے ٹیکا نہیں اے مرگ رہے دے جھے یاں کہ ابھی کام بہت ہے کالے

\*: زجاج جمعتی شیشه استعاره ہے ضعف اور نا تو انی کے لئے \*\*: سنگ اِستعاره ہے قوت کے لئے

# جب کہ اقبال اس خیال کی ترجمانی اپنا انداز خاص میں اس طور کرتے ہیں: باغ بہشت سے مجھے حکم سفر دیا تھا کیوں کارِ جہاں دراز ہے اب میرا انتظار کر ۲۲

حقیقت توبیہ کہ غالب کا متحرک اندازِ فکران کی فطرت کا نقاضا تھا۔ ان کے پیش نظر نہ کوئی پیغام تھانہ ہی کسی خاص مقصد کا ابلاغ انہیں منظور تھا۔ جب کہ اُن کے برعکس اقبال ایک مخصوص نظام فکر کے داعی تھے۔ اسلامی روایات اور قرآنی حقائق ہر کخطران کے پیش نظر تھے اور وہ امتِ مسلمہ کی گم گشتہ عظمت وسطوت کو بحال کر کے ان کی زندگی میں تغیر وانقلاب پیدا کرنے کے متمنی تھے۔ غالب اور اقبال کے فلسفہ عمل وحرکت میں جوفرق ہے اسے ڈاکٹر یوسف حسین خان کی اس رائے کی روشنی میں بخو بی مجھا جا سکتا ہے۔

"غالب کوئی عملی انسان نہیں تھا اور نہ اس کے پیش نظر کوئی مخصوص اجتماعی مقاصد سے جیسے کہ اقبال کے سامنے سے بایں ہمہ اس نے حقیقت کا متحرک حالت میں مشاہدہ کیا اور حقیقت کو اپنے تخیل کی گرفت میں لانے کے لئے اس نے جوعلامتی بیکر اور استعارے استعال کئے وہ متحرک محسوس ہوتے ہیں۔ اس کے حسن اداکی بیخو بی ہے کہ ہئیت ، موضوع اور جذبہ اس طرح سے شیر وشکر ہیں کہ ان کے علیحدہ وجود باقی نہیں رہے۔۔۔۔ اس کی متحرک جمالیات میں صحرا، بیاباں، خار اور آبلہ پاکے علیمدہ وجود باقی نہیں رہے۔۔۔ اس کی متحرک جمالیات میں صحرا، بیاباں، خار اور آبلہ پاکے علیم کرتے ہیں بلکہ وہ ان کے ذریعے سے حسن آفرین کرتا ہے۔۔۔ "کائے

مجموعی طور پرہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ تھوڑے بہت فرق کے باوجود غالب اورا قبال دونوں جفاطلی ہنخت کوشی اور تخرک کی طرف مائل ہیں۔سکون، راحت اور آ رام کی تمنا دونوں کے ہاں نظر نہیں آتی اسی لئے دونوں کا نظام فکرحر کی اور تو انا اقد ارکاامین ہے۔بقول ڈاکٹر پوسف حسین خان:

''اقبال کے حرکی تصورات اُس کے ذہن کی تخلیق ہیں اور غالب کا متحرک نقطہ نظر اس کی فطرت کا اقتضاء ہے۔ دونوں کی متحرک جمالیات میں ان کے بیرویے نمایاں ہیں۔ دونوں کو اس بات کا شدت سے احساس ہے کہ آزاد کی اور حرکت کے اصول کے بغیر انسان کی روح اور مادی زندگی کی تکمیل نہیں ہو سکتی۔' ۸۲

الغرض اُردوشاعری کی روایت میں غالب کی آواز اپنی بلند آجنگی، جارحانہ انداز، جوش وخروش اورتُحرک کی بنیاد پر دور سے پہچانی جاسکتی ہے۔غالب کی غزل کا بیمراد نہ لب واچہ جو پختگی واستواری، دلبری و قاہری اوراعتاد ویقین جیسی صفات سے متصف تھا، ان کے بعد اس کی صدائے بازگشت زیادہ گھن گرج کے ساتھ صرف کلامِ اقبال ہی میں محسوس کی جاسکتی ہے۔

#### حوالهجات

٢١ ا قبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ٢٥

٢٢ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه ٢٧

٢٦\_ الضاً، صفحها٢٦

٢٧\_ اليناً، صفحه ١٤١

۲۵ عالب، كليات غالب فارس، جلدسوم، صفحه ۲۱۷

٢٦ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفح ٣٥٣

۲۸ ا قبال، بانگ درا، کلیات ا قبال اُردو، صفح ۱۲۸

٢٩ عالب، ديوان عالب جديد، صفحه ١٨٩

٣٠- اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ١٥٥

اس- بوسف حسين، ڈاکٹر، خان، محرک جماليات، صفحه ۵۵

۳۲۸ نقوش، غالب نمبر، حصد دوم، شاره ۱۱۳، صفح ۳۲۸

٣٣٥ عالب، ديوان غالب جديد، صفيهم

٣٣ - اليناً، صفح ١٨٥

٣٥ - الضاً، صفحها

٣٦ الضاً، صفحه ١١٩

٣٤ الضاً، صفح ١١١

٣٨\_ اليضاً، صفحهاا

٣٩\_ الضاً، صفحه١٢٩

٣٠ - اليضاً، صفحه ١٤

اسم ا قبال ، با نك درا، كليات ا قبال أردو، صفح ١٩٨٠

۲۲- غالب، ديوان غالب جديد، صفح ١١٣

٣٣ - الضاً، صفحه ١٥

٣٨\_ اليناً، صفحها

٣٥\_ ايضاً، صفحها

٢٨ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ١٩١٧ تا١٩٨

٣٥١ الضاً، صفح ٣٥٣

۲۹ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه

٣٩ - اقبال، بانك دراه كليات اقبال أردو، صفحه ١١٩

۵۰ الضاً، صفح ۲۵۷

۵۱ اليناً، صفحه ۲۵۸

۵۲ ایضاً، صفحه ۲۵۸ و۲۵۹

۵۳ پوسف حسين ، داكثر ، خان، متحرك جماليات، صفحه ١٤

۵۴ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٣٧

۵۵ - اقبال، ضربِ کلیم، کلیاتِ اقبال اُردو، صفحهٔ ۵۳۴

۵۲ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٣٩

۵۷ الضاً، صفحه۲۲

۵۸\_ الضاً، صفحه ۳۲

۵۹\_ اليناً، صفحه٣٢

٢٠ عالب، ديوانِ غالب جديد، صفح ١٣١٢

الا ا قبال، ضرب کلیم، کلیات ا قبال اُردو، صفحه ۵۸۹

۲۲\_ الضاً، صفح ۲۲

١٣٠ - ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفح ٣٩٢

۲۲۰ غالب، كليات غالب فارس، جلدسوم، صفح ١٥٣

۲۵۔ غالب، دیوانِ غالب جدید، صفح ۲۸۳
 ۲۲۔ اقبال، بال جریل، کلیاتِ اقبال اُردو، صفح ۲۹۹
 ۲۷۔ یوسف حسین، ڈاکٹر، خان، متحرک جمالیات، صفح ۲۰۲ تا ۲۰۲
 ۲۸۔ ایضاً، صفح ۲۵ تا ۹۸

# مالب اورا قبال كانضور تصُّوف

# عالب اورا قبال كاتصور تصُّوف

اردوشاعری بالخصوص صنفِ غزل میں تصوف کو ہمیشہ سے اہم مقام حاصل رہا ہے۔ یوں بھی غزل ایک ایسی شاکستہ صنفِ بخن ہے جس میں تہذیب کا رنگ جھلکتا ہے اور اس کی سب سے نمایاں خو بی رمزیت وایمائیت ہے۔ یعنی شاعر اینے احساسات و جذبات اور قلبی واردات کا اظہار اشاروں اور کنایوں میں کرتا ہے۔ بالفاظِ دیگر''مشاہدہ حق'' کی گفتگوکو''بادہ وساغ'' کے حوالے سے بیان کرتا ہے۔ بقول غالب

ہر چند ہو مشاہدہ حق کی گفتگو بنتی نہیں ہے بادہ و ساغر کیے بغیر ا

صنفِ غزل کے بارے میں آل احد سرور کی رائے ہے کہ

''غزل میں بخن ماورائے بخن ہوتا ہے اُس کابیان سطور میں نہیں بین السطور میں بھی ہوتا ہے۔' میں

اچھی شاعری وہ ہے جو ہماری زندگی کی بصیرت میں اضافہ کرے اور ہماری آئھوں کو وہ جلوے دکھائے جواب تک ہماری نگاہوں سے پوشیدہ شے۔شعر کی اس غرض وغایت کو پورا کرنے کے لئے صوفیا نہ افکار ہمیشہ سے غزل کے روایتی مضامین میں شامل رہے ہیں کیونکہ تصوف کے بارے میں ایک عام خیال رہجی رہا ہے کہ

''تصوف برائے شعرگفتن خوب است''

غالب اورا قبال دونوں کی حکیمانہ فطرت کوتصوف سے خاص مناسبت تھی، دونوں کا فلسفیانہ مزاج حیات و کا ئنات کی حقیقتوں کی تہہ تک پہنچ جانا جا ہتا تھالہٰ ذا دونوں نے مسائلِ تصوف پرکھل کرا ظہارِ خیال کیا ہے۔عبدالرحمان بجنوری نے''محاسنِ کلام غالب'' میں درست ککھاہے کہ:

''لوح سے تمت تک مشکل سے سو صفح ہیں لیکن کیا ہے جو یہاں حاضر نہیں ، کونسانغمہ ہے جواس سانِ زندگی کے تاروں میں بیداریا خوابیدہ موجو ذہیں ہے۔''س انہی نغماتِ زندگی میں سے ایک نغم صوفیانہ خیالات پر ہنی ہے۔

تصوف سے دلچیں:

غالب اورا قبال دونوں مسائل تصوف کے رمز شناس تھے۔ دونوں صوفیاء اور تصوف سے فطری لگاؤ اور گہری وابشگی رکھتے تھے۔ حالی نے یادگارِ غالب'' میں غالب کے اس فکری میلان کا ذکر جا بجا کیا ہے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں۔ "تصوف سے ان کو خاص مناسبت تھی۔ حقائق ومعارف کی کتابیں اور رسائل کثرت سے ان کے مطالعے میں گزرے سے انہی متصوفانہ خیالات نے مرزا کو نہ صرف اپنے ہمعصروں میں، بلکہ بارھویں اور تیرھویں صدی کے تمام شعراء میں ممتاز بنادیا۔''ہم ایک اور جگہ وضاحت فرماتے ہیں کہ:

''مرزاحقائق ومعارف کی کتابیں اکثر مطالعہ کرتے تھے اور ان کوخوب سمجھتے تھے۔ نواب مصطفیٰ خان شیفتہ فرماتے تھے کہ میں شاہ ولی اللہ کا ایک فارسی رسالہ، جوحقائق ومعارف کے نہایت وقت مرزاصا حب آئے کے پہشتمل تھا،مطالعہ کررہا تھا اور ایک مقام بالکل سمجھ میں نہ آتا تھا اتفاقاً اسی وقت مرزاصا حب آئے میں نے وہ مقام مرزا کودکھایا۔ انہوں نے کسی قدر غور کے بعد اس کا مطلب الیی خوبی اور وضاحت کے ساتھ بیان کیا کہ شاہ صاحب بھی شایداس سے زیادہ نہ بیان کر سکتے تھے۔'' ھے

حاتی کی پیش کردہ آراء کی روشن میں اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ غالب کی تصوف ہے دلچیپی سرسری وسطی نہھی اگر چہوہ شیعہ مسلک سے تعلق رکھنے کی بناپر یہی کہتے رہے کہ انہوں نے تصوف کو محض' تفننِ طبع'' کے لئے لگار کھا ہے لیکن ان کے یہاں ایسے مضامین تصوف کی بھی کمی نہیں جن کا تعلق داخلی واردات سے ہے۔اگر چہانہوں نے علامہ اقبال کی طرح تصوف کا کوئی نیا فلسفہ تو پیش نہیں کیالیکن تعصّبات اور تنگ نظری کی مخالفت اکثر کرتے نظر آتے ہیں:

حسدہے دل اگر افسر دہ ہے،گرم تماشا ہو

کہ چشم تنگ شاید کثرت نظارہ سے وا ہو ل

غالب کواپی مسائل تصوف ہے آگاہی اور ان کے بیان پر بڑا ناز تھا ایک جگہ اپنی شاعری کوالہا می قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں:

آتے ہیں غیب سے ریمضامین خیال میں -عالب صریرِ خامہ نوائے سروش ہے کے

ایک جگه از راه شوخی فرماتے ہیں:

دیکھیو غالب سے گر الجھا کوئی ہے ولی پیشیدہ اور کافر کھلا م اور بھی شاعرانہ علی سے کام لیتے ہوئے بصد ناز فر ماتے ہیں:

یہ مسائلِ تصوف یہ ترا بیان غالب تھے ہم ولی سجھتے جو نہ بادہ خوار ہوتا ہے

عالب نہ صوفی تھے نہ ولی اور نہ ہی انہیں اقبال کے ہم مرتبہ السفی قرار دیا جاسکتا ہے کیکن قدرت کی طرف سے انہیں بھی مفکرانہ ذہن عطا ہوا تھا۔ اسی لئے ان کے یہاں حقائق ومعارف کے وہ دقیق نکات ملتے ہیں جوانہیں صوفی اور فلسفی ثابت کرنے کے لئے کافی ہیں۔ بقول یوسف جمال انصاری

''غالب کیفیات کے شاعر تھے۔جس کیفیت میں سرشار ہوتے اس کا اظہار کردیتے۔نو جوانی کے کلام میں تصوف کی جو جھلکیاں نظر آتی ہیں، بڑھا پے کے خطوط میں انہی کی تائید ملتی ہے۔ گویا تمام عمر تصوف کے خیالات میں گھرے رہے۔ کہیں تصوف ایک فکری مسلک ہے اور کہیں ایک روحانی تجربہ اور بعض اوقات بیدونوں کیفیتیں گھل مل گئ ہیں۔''ول

عشرتِ قطرہ ہے دریا میں فنا ہو جانا درد کا حد سے گزرنا ہے دوا ہو جانا لا

ہے غیب غیب جس کو سمجھتے ہیں ہم شہود ہیں خواب میں ہنوز جو جاگے ہیں خواب میں میل

محرم نہیں ہے تو ہی نوا ہائے راز کا یاں ورنہ جو حجاب ہے پردہ ہے ساز کا س

اسے کون دکیھ سکتا کہ بگانہ ہے وہ مکتا جو دوئی کی بُو بھی ہوتی تو کہیں دو چار ہوتا ہمالے

## قطرہ اپنا بھی حقیقت میں ہے دریا لیکن ہم کو تقلید تنک ظرفی منصور نہیں ہے

غالب کے ہاں تصوف کے میلان کی ایک وجہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنی زندگی کا پچھ حصہ فصل حق خیر آبادی کی صحبت میں بھی گزارا نیز غالب کے تصوف سے شغف کا تذکرہ نامکمل رہ جائے گا اگر غالب اور سیملی ممگین شاہ خدا نما کے گہر بے روابط کا تذکرہ نہ کیا جائے ۔ شاہ ممگین کا مرتبہ تصوف میں بلند تھا۔ غالب مسائل تصوف سے آگاہی کے لئے خط و کتابت تقریباً سولہ برس جاری رہی۔ (آئینہ کا آب، فالب، خط و کتابت تقریباً سولہ برس جاری رہی۔ (آئینہ کا آب، مطبوعہ دہلی میں ان خطوط کے اقتباسات بصورت ترجمہ شائع ہوئے ہیں) ۔ ان تعلقات نے غالب پرصوفیا نہ افکار کا ایک نیادروازہ کھول دیا۔ ۱۲

غالب کے فلسفیانہ اور حکیمانہ اندا نِ نظر کی ایک اور وجہ مرز اعبد القادر بید آبھی ہیں۔ جن سے غالب اپنی فکری زندگی کے سفر کے آغاز ہی میں خاصے متاثر تھے۔ بقول نیاز فتح پوری

''غالب نے بہت سے نکات ِ تصوف کا ذکر مختلف انداز بیان سے کیا ہے۔ اس کا ایک سبب تو یہ تھا کہ عالب نے بید آل کا عائر مطالعہ کیا تھا اور کلام بید آل کی اس خصوصیت نے کہ کوئی اسے سمجھے یا نہ سمجھے ان سمجھے ان سمجھے ان سمجھے یا نہ سمجھے ان سمجھے یا نہ سمجھے ان سمجھے یا نہ سمج

غالب کے یہاں تصوف کی جوموشگافیاں ملتی ہیں اُس کا ایک سبب ان کا ماحول بھی تھا کیونکہ انحطاط پذیر معاشرہ تصوف کے فروغ میں سازگار ثابت ہوتا ہے۔ ایک ایسامعاشرہ جہاں سیاسی ،معاشرتی اور اخلاقی قدریں روبہ نوال ہوں وہاں ذہن تصوف ہیان کے بنا نہرہ سکے بنا نہوں نے تھا تو زیست کو عقل کی بجائے دل کی کسوٹی پر پر کھا۔ ان کے یہاں فلسفیا نہ افکار اور جذبات کا حسین امتزاج ملتا ہے۔ ڈاکٹر شنے محمد اکر ام اس باب میں رقم طراز ہیں کہ:

''غالب کاملح نظر پچھاس تنم کا تھا کہ اگرانہوں نے اقبال کی طرح فلسفہ کی باقاعدہ تعلیم حاصل کی ہوتی تو وہ ایک مرتب اور مدون فلسفہ یا دگار چھوڑ جاتے ۔لیکن خوش تنمتی یا بدشمتی سے وہ اصلاً شاعر شے، فلسفی نہ تھے۔حقیقت کے مشاہدہ کے لئے انہوں نے فلسفیانہ ہیں شاعر انہ طریق کاراختیار کیا۔۔۔انہوں نے حقیقت کا تجزیہ کرکے اسے فلسفیانہ اصولوں کی روشنی میں نہیں دیکھا۔ بلکہ غیر

شعوری طور پر ان کے حساس اور آزاد ذہن نے جو تاثرات اخذ کئے وہ انہوں نے پیش کر دیئے۔'' کلے

غالب،ی کی طرح علامه اقبال کا فطری میلان آغاز ہی سے تصوف کی طرف تھا انہوں نے جس ماحول اور جن ہاتھوں میں تعلیم وتر بیت پائی ان پر بھی تصوف کے اثر ات گہرے تھے۔ بقول ڈاکٹر فر مان فتح پوری:

''ا قبال کی ابتدائی تعلیم و تربیت جس ماحول میں ہوئی تھی اس کا تقاضایہ تھا کہ تصوف اور دینی مسائل سے انہیں گہری دلچیسی پیدا ہوجاتی \_ یہی ہواا قبال میں اسلام کی محبت شروع ہی سے ایسی رچ بس گئی کے علم وعمر کے اضافے کے ساتھ اس میں پختگی اور شدت پیدا ہوتی گئی جتی کہ ان کی شخصیت رفتہ رفتہ ایک عظیم اسلامی مفکر میں ڈھل گئی۔''19

ا قبال کے والد شخ نورمجر پر ہیزگاراور متی انسان تھاورا قبال کے زدیک پیرومر شد کا درجہ رکھتے تھے۔ آپ ک والدہ محتر مہ شب بیداراور تہجدگز ارخانوں تھیں۔ تعلیم کا آغاز ہوتے ہی آپ کوسید میر حسن جیسا استاد میسر آگیا جنہوں نے آپ کو اسلامی علوم اور تصوف وعرفان سے بہرہ ور کیا۔ لا ہور میں پر وفیسر آرنلڈ کی صحبت میں فکر وفلہ فیہ کے رجحان اور ذوق سلیم کو جلاملی۔ انگلستان میں براؤن اور لکلسن کی رفاقت میں فکر وفلہ فیہ کوسائنسی انداز میں پر کھنے کا سلیقہ پیدا

علامہ اقبال کے دل میں علاء وفقرا کی بڑی قدر ومنزلت تھی۔صوفیائے کرام اور بزرگانِ دین کے مزاروں پر حاضری دنیا اور فاتحہ خوانی ضروری سجھتے تھے۔انگلتان جاتے وقت حضرت نظام الدین اولیا کے مزار پر بطور خاص حاضری دی اور''التجائے مسافر'' کے عنوان سے دعائی تظم کہی جس کے منتخب اشعار درج ذیل ہیں۔

فرشتے پڑھتے ہیں جس کو وہ نام ہے تیرا بڑی جناب تری ، فیض عام ہے تیرا تری لحد کی زیارت ہے زندگی دل کی مسیع و خصر سے اونچا مقام ہے تیرا میں

اقبال اُن تمام برگزیدہ شخصیات کے عقیدت مند تھے جن کی تعلیمات نے دائر ہ اسلام کو وسعت بخشی۔ مولانا روم سے عقیدت خاص کا اظہار جا بجا کرتے ہیں۔خود کو اُن کا مرید کہتے ہیں اور کشادہ دلی سے اکتساب فیض کا اعتراف کرتے ہیں۔

## صحبت پیرروم ہے، مجھ پر ہوا بیرراز فاش لاکھ حکیم سربجیب، ایک حکیم سر بکف ال

(

#### اُس کے فیض سے میری نگاہ ہے روشن اُس کے فیض سے میرے سبو میں ہے جیحوں ۲۲

علامہ کا تصوف سے والہا نہ لگاؤہی تھا کہ انہوں نے فضلیت کی سند کے لئے ''ایران میں مابعد الطبیعات کا ارتقاء'' جیسے موضوع کو منتخب فر مایا۔ اُس وقت تک اقبال عجمی تصوف کے متعلق خوش گمان تھے لیکن جب آپ نے عجمی تصوف کے نظام فکر کو مجھنے کے لئے تحقیق کی تو آپ پر کھلا کہ عجمی تصوف کی بہت می منازل میں قرآن وسنت سے انحراف کیا گیا ہے۔ لہذا انہوں نے نہ صرف عجمی تصوف کے خلاف صدائے احتجاج ہی بلند کی بلکہ اجتہاد سے کام لیتے ہوئے اسلامی تصوف کی بنیا دبھی رکھی۔ اِس انقلابِ فکر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خواجہ میں نظامی کو ایک خط میں تحریفر ماتے ہوئے۔ اسلامی تصوف کی بنیا دبھی رکھی۔ اِس انقلابِ فکر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خواجہ میں نظامی کو ایک خط میں تحریفر ماتے ہیں۔

''میری نسبت بھی آپ کو معلوم ہے کہ میرا فطری اور آبائی میلان تصوف کی طرف ہے اور یورپ کا فلسفہ پڑھنے سے بیمیلان اور بھی تیز ہوگیا ہے۔۔۔ گرقر آن میں تدبر کرنے اور تاریخ اسلام کا بغور مطالعہ کرنے سے مجھے اپنی غلطی کا احساس ہوگیا اور میں نے محض قر آن کی خاطر اپنے قدیم خیالات کوترک کر دیا اور اس مقصد کے لئے مجھے اپنے فطری اور آبائی رجحانات کے ساتھ ایک خوفناک دماغی اور قلبی جہاد کرنا پڑا'' ۲۳'

ا قبال نے افلاطونی فلسفہ حیات پرکڑی تقید فرمائی کیونکہ مجمی صوفیاء نے اپنی تعلیمات میں بے مملی اور غلامی کی زندگی کو باعمل اور آزاد زندگی پرفوقیت دی۔ جس کے نتیج میں اقوام خوف اور کمزوری میں مبتلا ہوکرا پنی خودی سے برگانہ ہونے لگیس۔ اِس کے برخلاف اسلامی تصوف دلوں کوقوت اور توانائی بختنے والا ہے اِسی لئے اقبال صوفی کوتلقین کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

ائے پیر حرم رسم و رو خاقهی چھوڑ مقصود سمجھ میری نواہائے سحری کا

# الله رکھ تیرے جوانوں کو سلامت دے اُن کوسبق خود شکنی، خود نگری کا ۲۲۰

تصوف کے باب میں غالب اورا قبال کی فکر متنازعہ ہے۔ کیونکہ غالب وحدت الوجود کے قائل تھے اورا قبال وحدت الوجود کے قائل تھے اورا قبال وحدت الشہو دیریقین رکھتے تھے لیکن اس بنیادی فرق کے باوصف دیگر مضامین تصوف کی بابت دونوں عظیم شعرا کی فکر کے دھارے کہیں کہیں ملتے دکھائی دیتے ہیں۔ ذیل میں اس فکری اشتراک کاتفصیلی جائز ہ لیا جائے گا۔

#### وحدت الوجود:

ایک اور جلہ فرمائے ہیں۔ ''انہوں نرتمام عیادا۔ ۔ ا

''انہوں نے تمام عبادات اور فرائض وواجبات میں سے صرف دو چیزیں لے لی تھیں۔ایک تو حیدوجودی اور دوسرے نبی اور اہل بیت نبی محبت،اوراسی کووہ وسیلہ نجات سمجھتے تھے' ۲۷ و عالب کے درج ذبل اشعار تصور وحدت الوجود کی عکاسی کرتے ہیں۔ عالب کے درج ذبل اشعار تصور محبور صور پر وجود بحر ہے مشتمل نمودِ صور پر وجود بحر دلِ ہر قطرہ ہے سانے ''انا البحر'' ہم اُس کے ہیں ہمارا پوچھنا کیا ۲۸

شاہدِ ہستیِ مطلق کی کمر ہے عالم لوگ کہتے ہیں کہ''ہے' پر ہمیں منظور نہیں ۲۹

ہاں کھائیو مت فریب ہستی ہر چند کہیں کہ ''ہے' نہیں ہے ہے

ہتی کے مت فریب میں آجائیو اسد عالم تمام حلقۂ دامِ خیال ہے اسے

غالب کے دل میں وحدت الوجود کاعقیدہ اس حد تک گھر کئے ہوئے تھا کہ وہ مشاہدہ اور کشف والہام کو بھی غیر ضروری جانتے تھے۔ جب ہرشے کی حقیقت ایک ہی ہے اور تمام اشیا ایک ہی ذات کا اظہار ہیں تو پھرعرفان حق کے لئے مشاہدہ غیر ضروری ہے:

اصل شہود و شاہد و مشہود ایک ہے جیرال ہول بھر مشاہد ہ ہے کس حیاب میں ۳۲ ایک شعر میں ''موقد'' کی صوفیا نہ اصطلاح استعال کرتے ہوئے کہتے ہیں:
ہم موقد ہیں ہمارا کیش ہے ترک رسوم ماتیں جب مٹ گئیں اجزائے ایمال ہو گئیں ۳۳ سے

غالب کے خیال میں جس طرح ذرہ پر تو خورشید کا مظہرہا سی طرح اس کا تنات کی ہرہے میں اللہ تعالیٰ ہی کی ذات کا ظہور نظر آتا ہے:

ہے بیلی تری سامانِ وجود ذرّہ بے پرتوِ خورشید نہیں ہسیے بہ بہ

غالب کے یہاں تصوف کا اگر کوئی عقیدہ ملتا ہے تو وہ صرف وحدت الوجود ہی ہے جسے وہ مضامین بدل بدل کر پیش کرتے ہیں۔مثلاً

> کثرت آرائی وحدت ہے پرستاری وہم کر دیا کافر ان اصنام خیالی نے مجھے ۳۵

> باوجودِ میک جہاں ہنگامہ پیدائی نہیں ہیں چراغانِ شبستانِ دلِ پروانہ ہم ۳۲

> اُ تنا ہی مجھ کو اپنی حقیقت سے بُعد ہے جتنا کہ وہم غیر سے ہوں چچ و تاب میں سے

نظریہ وحدت الوجود کے سلسلے میں غالب اور اقبال کی فکری مطابقت اقبال کی شاعری کے اولین دور تک ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ جب تک اقبال نہ سفر یورپ پر گئے تھے اور نہ ہی رموزِ تصوف کی گر ہیں ہی کھول پائے تھے۔ بانگ دراکی نظم'' جگنو' کے آخری بند میں تمام مظاہر کی کثرت کوایک ہی وحدت کا جزوقر اردیتے ہوئے کہتے ہیں

حسن ازل کی پیدا ہر چیز میں جھلک ہے
انساں میں وہ سخن ہے غنچ میں وہ چٹک ہے
کثرت میں ہو گیا ہے وحدت کا راز مخفی
جگنو میں جو چبک ہے وہ پھول میں مہک ہے
یہ اختلاف پھر کیوں ہنگاموں کا محل ہو؟
ہرشے میں جب کہ ینہاں خاموثی ازل ہو ۲۸۔

ا قبال جب تک وجودی تصورات کے قائل رہے وہ بھی حقیقت کوغیر شخص اور کا ئنات کوفریب نظر سمجھتے رہے۔ اُن کے نز دیک بیخدا ہی ہے جو کا ئنات کے بعض مظاہر میں سوتا ہے اور شعورانسانی میں آگر بیدار ہوجا تا ہے۔ مثلًا کمالِ وحدت عیاں ہے ایسا کہنوک نشر سے توجوچھیڑے یقیں ہے مجھ کو گرے رگ گُلِ سے قطرہ انسان کے لہو کا ۳۹

چک تیری عیاں بجلی میں، آتش میں، شرارے میں جھلک تیری ہویدا، جاند میں ،سورج میں، تارے میں جھلک تیری ہویدا، جاند میں ،سورج میں میند سوتا ہے شجر میں، چھول میں،حیواں میں، پھر میں ستارے میں جم

۱۹۱۰ء سے۱۹۲۱ء تک اقبال کے کلام میں وجودی تصوف کی کوئی اور جھک نظر نہیں آتی۔"اسرارِ خودی"اور "رموز ہے خودی" اِس دور کی مثنویاں ہیں۔ ۱۹۱۴ء میں شخ احمد سر ہندی کے مکتوبات شائع ہو چکے تھے اِن مکتوبات میں وحدت الشہو دیر زور دیا گیا تھا۔ اقبال نے ان نظریات سے بہت گہرا اثر قبول کی"اسرارِ خودی" کی اشاعت سے وحدت الوجود کی مخالفت کے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ ایک خط میں نظریہ وحدت الوجود کے ترک کرنے کا صاف الفاظ میں اقرار کرتے ہیں۔

'' بجھے اس امر کا اعتر اف کرنے میں شرم نہیں کہ میں ایک عرصہ تک ایسے عقائد و مسائل کا قائل رہا جو بعض صوفیا کے ساتھ خاص ہیں اور جو بعد میں قر آن شریف پر تدبر کرنے سے غیر اسلامی ثابت ہوئے مثلًا شخ محی الدین ابن عربی کا مسئلہ قدم ارواح، مسئلہ وحدت الوجود۔۔یادیگر مسائل' اس '' اسرارِ خودی' کے مقدمہ میں اقبال نے بہ صراحت مجمی تصوف کے اُن مہلک عناصر کے خلاف احتجاج کیا جن سے ذوقِ عمل مردہ ہوتا ہے نیز تو حید اور وحدت الوجود متر ادف نہیں۔ اِس دیباچہ میں اقبال نے حکیم افلاطون کے ساتھ ساتھ حافظ شیرازی کو بھی'' حکایت گوسفند ال ' کے حوالے سے اپنی تقید کا نشانہ بنایا۔افلاطون کو اقبال گوسفندی قدیم'' کہتے ہیں کیونکہ وہ دنیا کا پہلافلسفی تھا جس نے زندگی کے مفی تصورات کوفر وغ بخشتے ہوئے فرارکی تلقین کی۔

گو سفندے در لباسِ آدم است تھم است تھم او برجان ِ صوفی محکم است

فکر افلاطون زیاں را سود گفت حکمتِ او بود را نابود گفت محمتِ او بود را نابود گفت بس که از ذوق عمل محروم بود جانِ او وارفتهٔ معدوم بود ۲۲م

ا قبال خود فرماتے ہیں کہ افلاطون پراعتر اضات کی وجہ یہ ہے کہ اُس کا فلسفہ زندگی کی بجائے موت کو اپنانصب العین قر اردیتا ہے جبکہ اقبال اپنے تصور خود کی کے تحت ہر اُس چیز کو مضر سجھتے تھے جوخود کی کوضعیف کردے یا ترک دنیا ، علی اور انفعالیت کا درس دے۔ اِسی لئے حافظ کی شاعرانہ عظمت تسلیم کرنے کے باوجود اقبال اُس کے خلاف احتجاج کے موٹ کہتے ہیں۔

موشیار از حافط صهبا گسار جامش از زهر اِجل سرمایی دار حافظ جادوبیال شیرازی است عرفی آتش زبال شیرازی است این سوئے ملک خودی مرکب جهاند آل کنار آب رکنا باد ماند الحذر از محفل حافظ گزر الخدر از گوسفندال الحذرسی

اقبال این ایک خط میں تصوف کے بارے میں اپنی رائے پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں:
''میں عرض کر چکا ہوں کہ کونسا تصوف میرے نزدیک قابل اعتراض ہے مجمی تصوف سے لٹریچ میں
دل فریبی اور حسن و چمک پیدا ہوتا ہے مگر ایسا کہ جو طبائع کو پست کرنے والا ہے۔ اسلامی تصوف دل
میں قوت پیدا کرتا ہے اور اس قوت کا اثر لٹریچر پر ہوتا ہے میر اتو یہی عقیدہ ہے کہ مسلمانوں کا لٹریچر
مما لک اسلامیہ میں قابل اصلاح ہے۔ یا سیت انگیز ادب بھی زندہ نہیں رہ سکتا۔ قوم کی زندگی
کے لئے اُس کا اور اُس کے لٹریچر کا رجائی ہونا ضروری ہے' ہم ہی

ا قبال ایسے تصوف کے مخالف تھے جوخودی کو استحکام بخشنے کی بجائے بے مملی اور رہبانیت کو فروغ دے۔ ''ضرب کلیم'' میں'' تصوف'' کے عنوان سے جو مختصر نظم ہے اُس میں اقبال وضاحت کردیتے ہیں کہ اگر تصوف خودی کی نگہبانی کا فرض انجام نہیں دے سکتا تو یہ بالکل بے فائدہ ہے:

یہ حکمت ملکوتی ، یہ علم لا ہوتی حرم کے درد کا در مال نہیں تو پھے بھی نہیں یہ ذکر نیم شی ، یہ مراقبے، یہ سرور تری خودی کے مگہال نہیں تو پھے بھی نہیں ہیں

صوفیانه عقائد سے اُصولی اور نظریاتی اختلاف رکھنے کے باوجودا قبال کے نزدیک وہ ہستیاں محترم رہیں جن کا عقیدہ وحدت الوجود تھا، عطار ہوں، رومی ہوں، سنا گی ہویا اسداللہ خان غالب، اِن ہستیوں کا جب بھی ذکر آیا اقبال نے ان کی عظمت اور خدمات کا اعتراف نہایت ادب اور فراخد لی سے کیا۔

#### حقیقت کا کنات:

تمام دوسرے علوم کی طرح تصوف کی ابتداء بھی تحیّر سے ہوئی جب کا ئنات کی اصلیت کو جاننے اور حقیقت کی تہہ تک پہنچنے کے لئے سلوک کاراستہ اختیار کیا گیا۔ ڈاکٹریوسف حسین خان روح اقبال' میں تحریر فرماتے ہیں:

''انسان اِس امر برغور کرنے کے لئے مجبور ہے کہ جس دنیا میں وہ زندگی گزار رہا ہے اُس کی کیا حیثیت ہے؟ کائنات میں اُس کی تقدیر کیا ہے؟ اور کا کنات کا خالق کون ہے؟ عالم طبیعی اور حیات کا کارخانہ کس منصوبے کے تحت اور کس مقصد کی تکمیل کی خاطر وجود میں آیا' ۲ ہم

یہ تمام سوالات ہر ذی شعور اور احساس رکھنے والے کے ذہن میں وقاً فو قاً اُ بھرتے ہیں۔ غالب اور اقبال دونوں ہی فلسفیانہ مزاج کے مالک تھے۔ لہذا دونوں حقیقت کا بنات کو سمجھانا جا ہے ہیں غالب پر جب تحیر کی کیفیت طاری ہوتی ہے تو استعجاب کی حالت میں وہ یہ استفسار کرتے نظر آتے ہیں کہ جب عالم میں تو ہی تو ہواں کیفیت طاری ہوتی ہے کو استعجاب کی حالت میں وہ یہ استفسار کرتے نظر آتے ہیں کہ جب عالم میں تو ہی اس سوال کا تیرے سواکسی شے کی کوئی حقیقت نہیں تو پھر دنیا کی یہ ہنگا مہ آرائی کس لئے؟ ایک صوفی کی طرح غالب بھی اس سوال کا جواب پانے کے لئے سرگر داں ہیں کہ وجود کیا ہے؟ ہستی کسے کہتے ہیں؟ سبزہ وگل کا وجود ، کیا اِن سب کی نوعیت ایک ہیں۔ درج ذمیل غزل کے اشعار ملاحظہ کیجئے جہاں وہ حقیقت کی جبتو میں سوال کرتے ہیں کہ:

جب کہ تھ بن نہیں کوئی موجود پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے؟ سبزہ وگل کہاں سے آئے ہیں؟ ابر کیا چیز ہے؟ ہوا کیا ہے؟ یہ پہرہ لوگ کیسے ہیں؟ میزہ و عشوہ و ادا کیا ہے؟ شکن زلف عنریں کیوں ہے؟ شکن زلف عنریں کیوں ہے؟ عالمہ چشم سرمہ سا کیا ہے؟ کیم

صوفی نہ ہوتے ہوئے بھی یہاں غالب اس مقام حیرت سے دوجار ہیں جس سے ایک صوفی کوسابقہ پڑتا ہے اِسی لئے اُن کا انداز استفہامیہ ہے۔ایک اور جگہ فرماتے ہیں۔

نه تفا يجه تو خدا تها، يجهه نه بوتا تو خدا بوتا

ڈبویا مجھ کوہونے نے ، نہ ہوتا میں تو کیا ہوتا؟ ۴۸

اِس اعتبارے غالب پہلا شاعرہ جس نے داخلی دنیا سے قدم باہر نکالا اور وسیع کا سُنات کا مشاہدہ کیا۔ عالم غارجی کے تطوی حقائق کو پر کھا اور حیات انسانی کے داخلی مسائل پر اُن کا انطباق کیا۔

کائنات کے وسیے اور پیچیدہ طلسم کو جانے کے لئے انسان اُس وقت سے سرگرداں ہے جب سے اُسے شعوراور احساس کی دولت ملی ہے وہ اس کا ئنات کو سیجھنے کے ساتھ ساتھ تکوینی نظام سے پرے اُس حقیقت کا کھوج لگانے کے لئے بھی بے چین رہتا ہے جس کو جانے اور سمجھے بغیر خود اُس کا اپنا وجود بے معنی نظر آتا ہے۔ غالب کی طرح اقبال بھی اِس ادھیڑ بُن میں مصروف نظر آتے ہیں۔ کہ ایں کہند سراچیست ؟ بیتمام سوالات ایک صوفی کی حیرت اور استعجاب کے آئینہ دار ہیں۔

گل گفت که هنگامهٔ مرغان سحر حیست؟ این انجمن آراسته بالائے شجر حیست؟ این زیر و زبر چیست؟

يايانِ نظر چيست؟

خارگل تر چیست؟

توكيستى ومن كيم اين صحبت ما چيست؟

برشاخ من این طائرک نغمه سراچیست؟

مقصود نوا چیست؟

مطلوب صبا حیست؟

این کهنه سرا چیست؟ ۹س

گل شاعرانہ زبال میں شبنم سے سوال کرتا ہے کہ مرغان چمن کا بیہ ہنگامہ کس لئے ہے؟ مقصود نوااور مطلوب صبا کچھ ہے یانہیں ۔خار گلِ تراوریایانِ نظر کی حقیقت کیا ہے؟

کائنات میں ہرطرف قدرت کے صدہا جلوے روبر وہیں۔ انہیں دیکھنے اور سمجھنے کی تاب وطانت انسان کے بس سے باہر ہے۔ وہ دنگ ہے کہ دوآئکھوں سے کیا کیادیکھے اِسے خیال کی ترجمانی غالب یوں کرتے ہیں۔

صد جلوہ روبرہ ہے جو مڑگال اُٹھائے

طاقت کہاں کہ دید کا احساں اُٹھائے کھے

جبكها قبآل این مخصوص بیامیدانداز میں کہتے ہیں۔

کھولی ہیں ذوق دید نے آنکھیں تری اگر

ہر رہگور میں نقشِ کفِ پائے یار دیکھ اھے

آدمی و کیھتے و کیھتے تھک جاتا ہے لیکن قدرت کی جلوہ افروزیوں میں کوئی کمی نہیں آنے پاتی۔ غالب کے خیال میں عالم آئیندا کی سربستہ راز ہے جو ظاہر ہے وہ بھی اور جونہاں ہے وہ بھی۔ اِس راز کو پانے کے لئے مشاہدے کی گہرائی جائے۔

لیکن مشاہدے کے باوجود بھی جب نگاہ ہر بارنا کام ہی لوٹے تو پھر کیا اُمید باقی رہ جاتی ہے بقول غالب

ناکامی نگاہ ہے برقِ نظارہ سوز تو وہ نہیں کہ تچھ کو تماشا کرے کوئی ۵۲ ایک جگہاہے:''دل ناعاقبت اندلیش'' کو مجھاتے ہوئے کہتے ہیں: اے دل نا عاقبت اندلیش، ضبطِ شوق کر کون لاسکتا ہے تاب جلوہ دیدار دوست ۵۳

ا

کہہ سکے کون کی بیہ جلوہ گری کس کی ہے پردہ چیوڑا ہے وہ اُس نے کہ اُٹھائے نہ بنے ۵۴ سے حلوبرجق کو مکھنہ کتن اکی نظامت تا ہوں ان اس تعزیر کرانٹا ہے ۔ میں م

ا قبال بھی غالب کی طرح جلوہ حق کود مکھنے کے تمنائی نظرات نے ہیں اور اس آرز و کا اظہاریوں کرتے ہیں:

مجھی اے حقیقت منتظر ، نظر آ لباسِ مجاز میں

کہ ہزاروں سجدے رائے رہے ہیں مری جبین نیاز میں ۵۵

ا قبال اس حقیقت سے باخبر تھے کہ حق کی نشانیوں کو اپنے باطن میں دیکھ کر ہی حق کا مشاہدہ کر سکتے ہیں۔ دیدہ کر ا دل کو واکئے بغیر حق تک رسائی ناممکن ہے۔غالب کی غزل ہی کی زمین میں لکھے گئے اقبال کے بیا شعار ملاحظہ کیجئے:

> ظاہر کی آئھ سے نہ تماشا کرے کوئی ہو دیکھنا تو دیدہ دل واکرے کوئی ہو دید کا جوشوق تو آئھوں کو بند کر ہے دیکھنا یمی کہ نہ دیکھا کرے کوئی ۵۲ھ

> > ایک اور جگه فرماتے ہیں

عین وصال میں مجھے حوصلہ ُ نظر نہ تھا گرچہ بہانہ ہو رہی میری نگاہ ہے ادب کھ

عالب نے مضامین تصوف میں اچھوتے نکات پیدا کیئے۔ وہ روایت کی پاسداری کے باوجود پرانے خیالات کونٹی معنویت عطا کرتے ہیں بقول اختشام حسین

#### ''حقیقت کی جنتو نے انہیں بت شکن بنادیا'' <u>۵</u>۸

غالب نے اپنے وجودی فلفے پر بینی خیالات کوترک دنیا کے ساتھ نہیں ملایا۔ وہ اِس نیتج پر پہنچے نظر آتے ہیں کہ یہ کا کنات ارتقاء پذیر ہے۔ لمحہ بہلحی خلیق کا سلسلہ جاری وساری ہے:

آرائشِ جمال سے فارغ نہیں ہنوز پیشِ نظر ہے آئینہ دائم نقاب میں ۵۹

یہاں غالب اورا قبال کی فکری راہیں ملتی نظر آتی ہیں کیونکہ اقبال بھی ارتقائے حیات کے قائل ہیں۔ اقبال ڈاکٹر نکلسن کوایک خط میں لکھتے ہیں۔

''دنیاالیی چیزنہیں جس کی بھیل ختم ہوگئ ہے، بلکہ بیابھی معرض بھیل میں ہے۔ تخلیق کاسلسلہ جاری ہے اور انسان بھی استخلیق میں اپنا حصہ ادا کر رہا ہے۔قرآن میں بھی خدا کے سوادوسرے خالقین کے موجود ہونے کا امکان ہے۔۔۔۔۔''ملے

نیز فر ماتے ہیں:

یہ کائنات ابھی نا تمام ہے شاید کہ آرہی ہے دما دم صدائے کن فیکون الے

اقبال کے نزدیک کارخانہ قدرت میں انسان ایک منفعل ہستی نہیں کیونکہ کا نئات کی ہرناتمام چیزا پنی تکمیل کے لئے انسانی سعی کی مختاج ہے اقبال کے خیال میں انسان کے لئے مقدر ہو چکا ہے کہ وہ اپنی گر دوپیش کی کا نئات کی گہری آرد ووں میں شریک ہوا ور اس طرح خود اپنے مقدر ، اور کا نئات کی تقدیر کی تشکیل کرے۔ یہاں اقبال کا تصوف مصور خود کی کا تابع ہوجا تا ہے۔ انسان اپنی خود کی کوشش کرتا ہے اور شعور کے اس مرکزی نقطے یعنی خود کی سے عالم کی وحدت کا اظہار ہوتا ہے:

خودی کی جلوتوں میں مصطفائی خودی کی خلوتوں میں کبریائی خودی کی خلوتوں میں کبریائی زمین و عرش خودی کی زد میں ہے ساری خدائی ۲۲

معرفتِ نفس سے معرفت الهیٰ کی منزل آسان ہو جاتی ہے جب تک انسان اپنی فطرت کی تقاضوں اور اشاروں کونہ سمجھے وہ حقیقت کی کنہ تک نہیں پہنچ سکتا۔خودی سے خدا بے حجاب ہوتا ہے اور خدا سے خودی اسی لئے فرماتے ہیں:

تری نگاہ میں ثابت نہیں خدا کا وجود مرک نگاہ میں ثابت نہیں وجود ترا وجود کیا ہے فقط جوہرِ خودی کی نمود کرا وجود کیا ہے فقط جوہر ہے بے نمود ترا سلا کر اپنی فکر کہ جوہر ہے بے نمود ترا سلا اس لئے کا نئات کے کیے اقبال مقاصد آفرینی تجرک اور کمل پر بے حدز وردیتے ہیں۔ ما زشخلیق مقاصد زندہ ایم ماز شعاع آرزو تابندہ ایم میں

ا قبال کی طرح عالب بھی اس حقیقت سے باخبر ہیں کہ آرزؤوں کی پرورش کے بغیر زندگی میں کوئی لطف نہیں۔ آرزؤوں کے فروغ ہی سے زندگی میں تحرک اور جان ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ اقبال کی آرزومندی کی نوعیت اجتماعی ہے جبکہ غالب انفرادی اور شخصی آرزومندی کا ذکر کرتے ہیں۔ تاہم وہ بھی یہی تلقین کرتے ہیں کہ

> نفس نہ انجمنِ آرزو سے باہر تھینچ اگر شراب نہیں انظارِ ساغر تھینچ کے

غالب کے فم کے پس پردہ بھی طلب واُمید کا اثباتی پہلوروش نظر آتا ہے، جس سے لذت ِطلب اور لذتِ ِ آرز و کا احساس پیدا ہوتا ہے:

نہ لائے شوخی اندیشہ تاب رنج نومیدی کف افسوس ملنا، عہدِ تجدیدِ تمنا ہے ۲۲

فضيلت آدم:

انسانی عظمت تصوف کا اہم موضوع رہا ہے۔ بیامر باعث جیرت ہے کہ غالب کا ئنات کوفریب نظر کہتے ہیں لیکن انسان کی عظمت کا اعتراف بھی کرتے ہیں کیونکہ انسان کو کا ئنات میں فعالی حیثیت حاصل ہے دنیا کا سارا تماشا

اُسی کی نگاہوں کے سامنے ہور ہاہے۔ اِسی لئے فرماتے ہیں۔

بازیچهٔ اطفال ہے دنیا مرے آگے ہوتا ہے متب و روز تماشا مرے آگے ہوتا نہاں گرد میں صحرا مرے ہوتے گھتاہے جبیں خاک پیدریا ،مرے آگے کالے

غالب کے خیال میں اگر چہ ہرآ دمی انسان ہے اِس کے باوجود آ دمی کے لئے انسان کامل بننا انسانیت کی معراج تک پہنچ جانا آسان ہیں:

بسکہ دشوار ہے، ہر کام کا آساں ہونا آدمی کو بھی مسیر نہیں انساں ہونا ۸۲

غالب کی طرح اقبال بھی فصلیتِ آ دم کا جا بجااظہار کرتے ہیں وہ اس خیال کے خامی ہیں کی کسی بھی تہذیب کا اعلیٰ معیار بیہ ہے کہ اس میں فضلیت انسانی کوشلیم کیا جائے کیونکہ انسان کا مرتبہ ساری کا کنات سے بلندہے۔

مكان فاني، مكين آني، ازل تيرا، ابد تيرا

خدا کا آخری پیام ہےتو، جاودان توہ 9 کے

انسانی فضلیت کے باب میں غالب اور اقبال اسلامی روایات کوتسلیم کرتے ہیں۔ قرآن کریم میں انسانی عظمت کا اعتراف کیا گیا ہے، اُسے نیابت اللی کا حقد ارتضرایا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اُسے اشیا کاعلم عطا کیا اور اسے اللہ لا اور فرشتوں کو حکم دیا کہ آ دم کے سامنے سجدہ ریز ہوں۔ انسان کی فہم وفر است اور تصرفات کی کوئی انتہا نہیں۔ اِسی لئے غالب اور اقبال ایخ اپنے ساج میں ہونے والی تذلیل انسانیت پرتڑ پ اُٹھتے ہیں اور غالب خداسے شکوہ شنج ہوتے ہیں کہ

ہیں آج کیوں ذلیل کہ کل تک نہ تھی پیند گتاخی فرشتہ ہاری جناب میں 4سے جبکہ اقبال یہی شکایت اپنے انداز خاص میں اس طور کرتے ہیں۔ اِی کوکب کی تابانی سے ہے تیراجہاں روش زوالِ آدمِ خاکی، زیاں تیرا ہے یا میرا اکے غالب انسان کی عظمت کوظا ہر کرنے کے لئے ایک نہایت بلیغ مضمون فارسی شعر میں یوں ادا کرتے ہیں: حق را زخلق جُو کہ نوآ موزِ دیدرا

آئینه خانه مکتب توحید بوده است 2۲.

یعنی اگر تو ذات واحد کو پانا چاہتا ہے تو اُسے خلقت میں تلاش کر۔ یہ کا سُنات آئینہ خانۂ مکتب تو حید کے مصداق ہے کہ یہاں کا ذرہ ذرہ اُس کی وحدانیت کی گواہی دے رہا ہے۔ کم وبیش اسی خیال کوا قبال کچھ یوں پیش کرتے ہیں کے کہ یہاں کا ذرہ ذرہ اُس کی وحدانیت کی گواہی دوق دیدنے آئکھیں تری اگر

ہر رہگذر میں نقش کف یائے یار دیکھ سے

ا قبال کے نزدیک اثبات وتکمیل ذات کے لئے ضروری ہے کہ انسان اپنے وجود کا ادراک اور مشاہدہ خود کرے اور مشاہدہ خود کرےاوراپنی دنیا نئے حالات وحقائق کے مطابق خودتخلیق کرے۔

> وہی جہاں ہے تراجس کو تُو کرے پیدا پیسنگ وخشت نہیں جوتری نگاہ میں ہے ہم کے

> > Į

ترے علم و محبت کی نہیں ہے انتہا کوئی نہیں ہے تجھ سے بڑھ کرسازِ فطرت میں نواکوئی ۵ے

غالب کے خیال میں انسان کے علم و حکمت کی کوئی انتہانہیں۔ اسی کی بدولت وہ تنخیر جہات کرتا ہے اور اپنے وجود کاسکتہ کا کنات پر بٹھا تا ہے۔ نظام کا گنات میں انسان کی فطرت اِس لئے مطمئن نہیں کہ وہ اِس سے بہت زیادہ کا طلبگار ہے۔ اُس کی تمناؤں کی کوئی حداور انتہانہیں۔ حق تعالی دونوں جہان انسان کوعطافر ماکریہ سمجھا کہ وہ مطمئن ہے لیکن غالب کہتے ہیں:

دونوں جہان دے کے دہ سمجھے بیخوش رہا ماں آ پڑی بیہ شرم کہ تکرار کیا کریں ۲کے حقیقت بیہ ہے کہ دونوں جہان بھی انسان کی عظمت اور ہمت کے آگے بیج ہیں بقول علامہ اقبال: ہے یاد مجھے عکت سلمانِ \* خوش آ ہنگ دنیانہیں مردان جفاکش کے لئے تنگ کے

غالب اورا قبال دونوں کے ہاں آرزومندی روحانی عمل ہے اِسی کی بدولت انسان کا ئنات کے نظام میں بے بس اورمنفعل ہستی نہیں رہتا بلکہ وہ اپنی تمناؤوں سے اپنے آپ کونت نئے تجر بوں میں الجھا تار ہتا ہے اِسی سے تدن کی تخلیق ہوتی ہے۔ غالب اس خیال کے حامی میے کہ'' دشت اِمکال''جس میں فطرت اورمعاشرہ دونوں شامل ہیں زندگی کے دائی سفر میں نقش پا'' سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتے۔ غالب کو چیرت ہے کہ دشت اِمکال کے بعد نفس انسانی کا دوسرا قدم کہاں اور کس عالم میں جاکر پڑے گا۔وہ فرماتے ہیں۔

ہے کہاں تمنا کا دوسرا قدم یا رب ہم نے دشت إمکاں کوایک نقش یا پایا ۸سے

اقبال ایخصوص، شاعرانه انداز میں بتاتے ہیں کہ جب حضرت آدم جنت سے زمین پراتر ہے تورورِ ارضی نے اُن کا والہانہ استقبال کیا اور یقین دلایا کہ میرے تمام پوشیدہ خزانے تیرے تصرف کے لئے ہیں اور تواپنے تد براور فکر کی بدولت فطرت کو بآسانی تشخیر کرسکتا ہے۔

خور شیر جہاں تاب کی ضو تیرے شرر میں آباد ہے اک تازہ جہاں تیرے ہنر میں چچتے نہیں بخشے ہوئے فردوس نظر میں جنت تری پنہاں ہے ترے خون جگر میں اے پیکر گل! کوششِ پیہم کی جزاد کھے! ایے

غالب کے خیال میں حضرتِ انسان کا مرتبہ دونوں جہان سے اعلیٰ وار فع ہے۔ ان کی ہمت عالی دنیا اور عقبیٰ کے عوض بک جانا اپنی تو ہیں بھت میں حضرتِ انسان کا مرتبہ دونوں جہان سے اور دوسر کے وادھار کہتے ہیں انسان کی قدر و قیمت بیہ کہ اُسے نہ تو نقد دنیا اور نہ نسینہ عقبی کے بدلے خریدا جاسکتا ہے۔ انسان کی قیمت خوداً س کی انسانیت ادا کر بے تو کر بے ورنہ یکسی دوسر ہے کے بس کی بات نہیں:

\*:سلمان،مسعود،سعدسلمانغزنوی دورکانامورایرانی شاعر جوغالبًالا بهورمیس پیدابوا۔

### نسیہ و نقد دو عالم کی حقیقت معلوم لے لیا مجھ سے میری ہمت عالی نے مجھے ۰۸

غالب عظمت انسان کے اس حد تک قائل نہیں کہ فرماتے ہیں کہ میرا دل صرف میرا دل ہی نہیں بلکہ ساری کا سُنات کی دھڑ کنیں اِس میں سنائی دیتی ہیں اِس لئے میں دو عالم پر فریفتہ ہوں کہ میری بدولت ہر ذرّ ہے کا جام، سرشارِ تمناہے۔

جام ہر ذرہ ہے سر شارِ تمنا مجھ سے کس کادل ہوں کہ دوعالم سے لگایا ہے مجھے ال

انسان کی عظمت کاراز اُس کے دائمی اضطراب میں پنہاں ہے کیونکہ پینکٹر وں قیامتوں کو یکجا کر کے ہم آمیز کیا تو انسان کاخمیر تیار ہواہے اِسی لئے انسان کی ہنگامہ خیزیاں روزِمحشر کے ہنگاموں سے بڑھ کر ہیں۔

> صد قیامت بگدازدند و باهم آمیز اند تا خمیر دل هنگامه گزین تو شود ۸۲

زندگی کی ہنگامہذائیاں اور گہما گہمی انسانی دل یعنی جذبات کی رہیں منت ہیں۔انسان کمل پیہم سے کام لے کر اپنی اور عالم کی تخلیق کا راز دار بنتا اور اپنی تخفی قو توں کو بیدار کر کے تکمیل حیات کرتا ہے۔ بینہایت بلیغ موضوع ہے جے عالب اورا قبالی دونوں نے بڑی بلاغت سے ادا کیا ہے۔انسانی دل کی بہی ہنگامہ خیزی اُسے ایسا اعتماد بخشق ہے کہوہ نہ صرف فطرت کو تخیر کرتا ہے بلکہ تمدن میں بھی اپنی منشا کے مطابق تصرفات کرتا ہے۔ اِس تخلیقی اعتماد کا نظارہ غالب کی درج ذیل غزل کے اشعار سے بخو بی لگایا جاسکتا ہے۔

بیا که قاعده آسال بگردایم قضا به گردش رطل گرال بگرداینم

اگر زشحنه بودگیر و دارِ نند یشیم وگر زشاه رسد ارمغال بگردا نیم اگر کلیم شود ہم زباں سخن نکینم وگر خلیل شود میہمال بگردانیم

بمن وصال تو باور نمی کند غالب بیا که قاعدهٔ آسال گرداینم ۸۳

آسال کی روش کوبدل ڈالنے،شب وروز کے چکر میں مقید ہونے کی بجائے اِسے توڑ بھینکنے،اپنے لئے نیاجہان اورنئی تکوین بنانے، آسان کے بنائے ہوئے قاعدے توڑ کرنئے قانون اور تقاضے وضع کرنے کی خواہش اور مطالبے سے آدم کی بلند ہمتی کا اظہار ہوتا ہے۔

اقبال کا انسانِ کامل بھی حیات وکائنات کے قوانین کا اسیر نہیں بلکہ حیات وکائنات کو اسیر کرنے والا ہے۔ وہ عناصر فطرت کو قبضے میں لے کران کو مرضی کے مطابق موڑتا ہے۔ وہ وقت کا شکار نہیں بلکہ وقت اُس کے قبضے میں ہوتا ہے۔ وہ وات کا شکار نہیں بلکہ وقت اُس کے قبضے میں ہوتا ہوتی ہے کہ حیات وکا نئات کے اسرار اُس پر منکشف ہونے لگتے ہیں وہ اپنے ممل سے تجدید حیات کرتا ہے بقول ڈاکٹریوسف حسین خان

''اپنیفس میں فطرت کی تمام قو توں کومر تکز کرنے سے مردمون میں تسخیر عناصر کی غیر معمولی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہیں۔جن کے باعث وہ اپنے آپ کو نیابت الٰہی کا اہل ثابت کرتا ہے اور اُس کی نظر افراد کے افکار میں زلزلہ ڈال دیتی ہے اور اقوام کی نقد بر میں انقلاب پیدا کردیتی ہے۔۔۔'۴۸۸

درج ذیل اشعار ملاحظہ سیجئے۔

کوئی اندازہ کرسکتا ہے اس کے زورِ بازوکا نگاہِ مردِمومن سے بدل جاتی ہیں تقدیریں ۵۵

ہاتھ ہے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ عالب و کار آفریں کار گشا، کار ساز ۸۶ الغرض غالب اورا قبال دونوں انسان کی عظمت کودل سے شلیم کرتے ہیں اور شرف انسانیت کے قائل ہیں۔

#### حكمت لا اور إلّاً:

عربی زبان میں لا''حرف نفی ہے اور'' إلاً ''حرف استیٰ لا اور الا تصوف کی دواہم اصطلاحات ہیں جہاں''لا'' سے مراد ہے'' نفی ءغیر اللہ'' جبکہ الاً سے مراد ہے اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور ذات وصفات کا اثبات ۔اسلام کی بنیا دکلمہ تو حید ہے یعنی لا الہ الا اللہ ۔۔۔ اِس کا پہلا جزو ہے جواس بات کا اقرار ہے کہ'' کا تنات میں کوئی بھی معبود برحی نہیں سوائے اللہ تعالیٰ۔

غالب توحید وجودی کی قائل تھے اِس لئے بیموضوع ان کی شاعری کا جزوِ لا ینفک بن گیا۔غالب کے تصوف میں 'دلا'' یعنی نفی کا پہلومختلف صورتوں میں نمایاں نظر آتا ہے لیکن بقول شخ محمد اکرام'' آخر میں عارفانہ توازن'' ۷۸کا سراغ بھی ملتاہے۔

اسلام میں 'لا ''اور' الاً ''لازم وملزوم ہیں۔اللہ تعالیٰ کے واحد ولا شریک ہونے پرایمان رکھنے کے ساتھ ساتھ میہ بھی لازم ہے کہ اولاً ہم جمیم قلب غیراللہ کی نفی کریں اور پھر اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات اوراس کے معبود واحد ہونے کا اثبات ۔ کیونکہ ایمان کی تکمیل نفی واثبات دونوں پر مخصر ہے۔ ہرایسی نفی جس کے بعدا ثبات نہ ہو محض کفر والحاد ہے۔علامہ اقبال کے کلام میں نفی اور اثبات کا یہی قرآنی تصور کا فرما ہے۔اُن کے نزدیک

لا و الاً ساز و برگ اُمتان

نفی بے اثبات مرگ اُمتاں ۸۸

ڈاکٹر یوسف حسین خان اقبال کی حکمت لا اور الاً کی وضاحت کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:

''جب تک انسان اصول تو حید سے واقف نہ ہو، اُس وقت تک وہ غیراللّٰد کی زنجیروں کونہیں تو ڑسکتا۔اس لاَ اللّٰہ کوا قبال نقطہ ادوارِ عالم اور نتہائے کارعالم قرار دیتا ہے کہ بغیر اِس کے زندگی سعادت اَز لی سے ہم آغوش نہیں ہوسکتی۔

تانه رمز لا اله آید بدست

بند غير الله را نتوال شكست، ٥٩

ڈاکٹرشنے محداکرام کے خیالات کی روشنی میں:

''غالب کے خیال میں نفی (لا) کا عضر بڑا تھا۔لیکن اِس کے برعکس اثبات کی خواہش بھی زبردست تھی۔اُن کے خیل اور ماحول میں کشکش جاری تھی،اس کے بیدونوں پہلو تھے۔اور اثبات کوزندگی

ساقی ہمت کہ صلا ہے دہد بادہ زخخانہ لا ہے دہد ہمت اگر بال کشائی کند صعوہ تو اند کہ ہمائی کند ہمت مائی کند ہمت ماغیرت حق است و بس کثرت ما وحدت حق است و بس

مرزاكےا ثبات كادوسرا ذريعه نفى تھى \_ أن كى طبع سليم كوخالص منفيا نەنقطەنظرىعنى نفى كى خاطرنفى ناپىندىتھا \_

اے گرفتار خم آجے و خیال نفی بے اثبات نبود جز ضلال

وه أس " كابى" كوجس كانيتجه افسر د كى كے سوا كچھ نه ہو، بيند نه كرتے تھے:

دریغ آگاہی گر افسردگی گردد سرو برگش

زمستی بهره جز غفلت نباشد هوشیارال را

مرزاا پی نگه خاراشگاف سے وہ ثبات وقر ار ڈھونڈ لیتے جونا کامی کی گہرائیوں میں پنہاں ہے:

ہم فروغ شمعِ ہستی تیرگی خواہد گزید ہم بساطِ بزم مستی پُرشکن خواہد شدن

نفی وا ثبات کی شکش کامستقل فلسفیانه طرزانے وحدت الوجود میں تلاش کیا لیعنی لاموجود الا اللہ اور لاموثر فی الوجود غیر اللہ۔ جس اُردوقصیدہ میں مرزاغالب نے فی پرسب سے زیادہ زور دیا تھا۔ بعد میں اُنہوں نے اس میں ایک نیامطلع اضافہ کیا اور شدت نِفی کا تریاق پیش کیا:

وہر بُو جلوہ یکتائیِ معثوق نہیں ہم کہاں ہوتے اگر حسن نہ ہوتا خود ہیں مدر میں گان نہ کا تاتا ہوتا ہوتا خود ہیں

جب لا کے ذکر میں مرزا حدسے گزرنے لگتے تو قوراً ''الاً ''کی خواہش ابھر آتی اور وہ اپنے آپ کوروک دیتے

مد ہوش رہ و رسم فنا یم خبرم نیست بیخویش قدح میزنم از خمکدہ لا بیخویش من ، اے لذتِ دیدار کجائی در کام مذاقم بہ چکاں رشحۂ اللّ وو

عالب نواب امین الدین کے نام ایک خط میں اپنے صوفیانہ عقائد کی وضاحت ان الفاظ میں کرتے ہیں:
'' \_\_\_ میں موحد خالص اور مومن کامل ہوں \_ زبان سے لا اللہ إلاّ الله کہتا ہوں اور دل میں لا موجو دالاّ الله ، لا موثر فی الوجو دالاّ الله مجھا ہوا ہوں' ، 19

عمرکے آخری ھتے میں یہی اقرار درج ذیل الفاظ میں کرتے ہیں۔

''میں موحد ہوں، ہمیشہ تنہائی اور سکوت کے عالم میں پیکمات میری زبان پر جاری رہتے ہیں۔ لا الله الا الله ، لا موجودالا الله ، لا موجود الا الله ، لاموجر فی الوجود الا الله ، سے علی الله الله علی موجود الا الله ، لاموجر فی الوجود الا الله ، سے م

حقیقت سے کہ صوفیاء کے عمومی تصورات کے زیراثر مادے کی نفی اور زندگی کے بارے میں سلبی اور انفعالی نظریات رائج ہوگئے تھے۔جس کی بدولت نفس کشی،خواہشات کی نفی ، بے عملی اور زندگی سے گریز نے فروغ پایالیکن عالب کے ذہمن نے قدیم صوفیا کی تمام منفی کیفیات کو قبول نہیں کیا۔عالم کو''حلقہ دام خیال''اور''فریپ نظر'' قرار دینے کے باوجوداُن کے یہاں ذات کی نفی کا اظہار نہیں ملتا۔ اُن کی انا نیت اور خود داری عرفانِ ذات ہی کا میتجہ ہے۔

اپنی ہستی ہی سے ہو جو کچھ ہو آگہی گر نہیں غفلت ہی سہی ۹۳

اس اعتبارے غالب کے صوفیانہ خیالات کو غالب اور اقبال کے درمیان کی ایک کڑی قرار دیا جاسکتا ہے۔ اقبال نے اپنی علمی تجلّیات کی روشی میں صوفیانہ حقائق کو مستقل فلسفہ حیات کی صورت میں پیش کیا جسے فلسفہ خودی کہتے ہیں۔ ڈاکٹر فرمان فتح پوری اِس فلسفہ کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

''اِس فلنفے میں خدابنی وخود بنی لازم وملزوم ہیں۔خود بنی' خدابنی میں حارج نہیں بلکہ معاون ہے۔خودی کا احساس کا ہے۔خودی کا احساس کا احساس کا اثبات واقر ارہے۔خدا کوفاش تردیکے کیلئے خود کوفاش تردیکے نااز بس ضروری ہے:

اگر خوابی خدا را فاش دیدن خودی را فاش تر دیدن بیا موز" سم

ا قبال کے خیال میں لا الہ الا اللہ کا اصل رازخودی ہے، تو حید ، خودی کی تلوار کو آبدار بناتی ہے اور خودی تو حید ک حفاظت کا فریضہ سرانجام دیتی ہے:

خودی کا سرت نہاں لا اللہ الا اللہ حودی ہے تینے فسال لا اللہ الا اللہ ہو۔

ایک مسلمان کے ایمان کی تکمیل اِسی'' نفی وا ثبات' پر منحصر ہے زندگی صرف مقام'' لا' پر ساکن وجامہ ہو کرنہیں رہ جاتی بلکہ کا ئنات کی فطرت میہ ہے کہ وہ'' الا' 'یعنی اثبات کی جانب تیزی سے گامزن ہے

درمقام لا نیا ساید حیات

سوئے اللّ می خرامد کائنات ۹۹

"ضرب کلیم" میں "لا اور اللّ" کے زیرعنوان ظم میں فرماتے ہیں

نہادِ زندگی میں ابتدا "لا" انتہا "اللّ"

پیام موت ہے جب لا ہوا اللّ سے بیگانہ

وہ ملت روح جس کی "لا" سے آگے بڑھ نہیں سکتی

يقين جانو ہوا لبريز اُس ملت کا پيانہ عافي

ا قبال کے خیال میں ہرائی نفی جس کے بعدا ثبات نہ ہو محض کفراورالحاد ہے اورایمان ویقین کا اس میں کوئی شائبہ تک نہیں۔ اقبال اپن نظم ' لا اللہ الا اللہ'' میں وضاحت کرتے ہیں کہ انسان پر کا ئنات کے اسرار ورموز صرف اُسی صورت میں فاش ہو سکتے ہیں جبکہ وہ بیک وقت ' لا '' اور الا '' کا قائل ہو کیونکہ ' لا '' قو موں کے لئے سرا پا جلال ہے اور '' الا ''سرایا جمال:

نكتهُ مى گويم از مردانِ حال امتاّل را 'لاً'' جلال ''إلاً'' جمال لا و إلاً احتساب كائنات
لا و إلاً فتح باب كائنات
تا نه رمز لا اله آيد بدست
بند غير الله را نتوال شكست ٩٨.
المخضر اقبال نے قرآن وسنت پرغوروتد بر كے بعد اسلامی تصوف کی جو بنا اُستوار کی وہ اسلامی تعلیمات کے عین مطابق ہے۔

#### حوالهجات

۱۸۸ اقبال، باقیات اقبال، مرتبه عبدالوحد معینی، سید (کراچی مجلسِ اقبال۱۹۵۲ء) صفحه ۱۸۸ ۱۸۸

٣٧٥ - اقبال ، اقبال نامه ، حصد دوم (مجموعه مكاتيب اقبال ) مرتبه عطاالله شيخ ، صفحه ٢٧

۲۹ مربِکلیم، کلیاتِ اقبال اُردو، صفحه ۲۹۸

٣٨٧ - يوسف حسين، دُاكرُ، خان، روبُ اقبالَ صفحه ٣٨٧

سے مالب، دیوان غالب جدید صفحہ ۲۵

٣٨ \_ الضاً صفح ٨٨

ومهم اقبلا، پیام مشرق ، کلیات اقبال فارسی ، صفحه ۲۸-۲۹۹

۵۰ عالب، ديوان غالب جديد ، صفحه ١٦

۵۔ اقبال، بانگ درا، کلیاتِ اقبال اُردو، صفحه ۹۸

۵۲ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ١٩٩

۵۳ الضاً صفحه ۵۲

۵۴ الضاً صفحه ۲۲۷

۵۵ ۔ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو، صفحہ ۲۸

۵۲ الضاً صفحه ۱۰۲

۵۷ ـ ا قبال ، بال جريل كليات ا قبال أردو صفحه ۲۰

۵۸ اختشام حسین، غالب کی بت شکنی از احوال ونقد غالب مرتبه محمد حیات سیال ، صفحه ۵۲۳

۵۹ عالب، ديوان عالب جديد صفح ١٣١٦

۲۰ ا قبال ، ا قبال نامه حصه اول (مجموعه مكاتيب ا قبال ) مرتبه عطا الله شخ ، صفحه ۴۵۸

۲۱۔ اقبال، بال جریل، کلیات اقبال اُردو، صفحہ ۳۲۰

۲۲\_ ایضاً صفحہ ۲۷۵

۲۳ ا قبال، اسرار خود، کلیات ا قبال فارسی صفحه ۲۹۸

۲۴ ا قبال ،اسرار خودی ،کلیات ا قبال فارس ،صفحه ۱۷

٢٥ عالب، ديوانِ عالب جديد ، صفحة

٢٧\_ الضأم في ١٨٩

٧٤ - الضأصفي ١٤٥٠ ٢٥٥

۲۸\_ الضاً صفح ۲۰

٢٦٩ ا قبآل، بانك دراكليات ا قبآل أردو مفحه ٢٦٩

٠٤- غالب، ديوان غالب جديد ، صفح ١٣١٦

اك ا قبال ، بال جريل ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ٢٩٨

۲۷۔ غالب، کلیاتِ غالب فارسی، جلدسوم صفحه ۸۳

٣٧٥ - اقبال ، بانكِ درا ، كلياتِ اقبال أردو ، صفحه ٩٨

۲۷- اقبآل،بال جريل، كليات إقبآل أردو مفحه ۳۲۰

24 ا قبال، بانك درا، كليات ا قبال أردو صفح ٢٧

۲۷ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ١٣٥

22\_ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٦٨

۸۷۔ غالب، دیوان غالب جدید صفحه

24 ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو صفحه ٢٥٥

۸۰ عالب، دیوان غالب جدید صفحه ۲۳۲

٨١ - الضاً صفحه ٢٣١

۸۲ عالب، کلیاتِ عالب فارسی ، جلدسوم ، صفحه ۱۵۳

٨٣ الضاً صفح ٢٩٣ ٢٩٣

۸۴ پیسف حسین، ڈاکٹر،خان،روحِ اقبال، صفحہ ۲۰

٨٥ ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ا ٢٥

٨٦ ا قبآل ، بال جريل ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ٣٨٩

۸۷ محمدا کرام، ڈاکٹر، شخ محکیم فرزانہ صفحہ ۱۰۸

٨٨ ا قبال، پس چه بايد كرد، كليات ا قبال فارس

٨٩ الضاً صفحه ١١٣

• و محمد اکرام، ڈاکٹر، شخ محکیم فرزانہ صفحہ ۱۰-۱۱

١٩ عالب، خطوط غالب، مرتبه غلام رسول مهر صفحه ٢٩

٩٢\_ الضاً صفح ٢٩٢

۹۴ فرمان فتح بوری، ڈاکٹر، اقبال سب کے لئے ، صفحہ ۲۷

90\_ ا قبال ، بال جريل ، كلياتِ ا قبال أردو ، صفحه ٧٧٥

٩٦ ا قبال، پس چه باید کرد ، کلیاتِ ا قبال فارسی ، صفحه ١٥٨

٩٤ - اقبآل، ضربِ كليم، كليات إقبال أردو صفحه ٥٢٥

۹۸ ا قبال، پس چه باید کرد، کلیات ا قبال فارسی صفحه ۸۱۳

# غالب اورا قبال كانضورِ جنت

#### غالب اورا قبآل كانضورِ جنت

خیالات کی ندرت ، مشاہدے کی وسعت ، معنی آفرینی کی جستجو اور رسوم وقیود سے گلوخلاصی کی خواہش غالب اور اقبال دونوں کی شاعری کی نمایاں خصوصیات ہیں۔خصوصاً جنت ، دوزخ اور گناہ وثواب کے باب میں مروجہ اور روایتی خیالات سے انحراف کرتے ہوئے دونوں شعراء نے جونا درزاویہ نگاہ اختیار کیا ہے اس میں گہری فکری ہم آ ہنگی ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ بقول ڈاکٹریوسف حسین خان:

''جنت کے متعلق غالب اورا قبال کے خیالات میں جیرت انگیز مما ثلت ملتی ہے۔ دونوں ایسی جنت کے خواہاں نہیں جہاں سکون وعافیت ہو، بیتا بی اوراضطراب نہ ہو، یز داں ہو شیطان نہ ہو۔۔۔۔'لے خوش طبعی زندہ دلی اور شوخی وظرافت غالب کے مزاج کا سب سے نمایاں پہلو ہے جس کے بارے میں حآلی ''یادگارِ غالب'' میں فرماتے ہیں:

''ظرافت مزاج میں اس قدرتھی کہ اگران کو بجائے حیوانِ ناطق کے حیوان ظریف کہا جائے تو بجا
ہے۔ حسنِ بیان ، حاضر جوابی اور بات میں سے بات بیدا کرنا اُن کی خصوصیات میں سے تھا۔'' بع
عالب ایک مخصوص حسنِ مزاح کے مالک تھے اور جس شخص کے مزاج میں پیخصوصیت ہووہ ہر بات میں بننے
ہندانے کا پہلو ذکال سکتا ہے۔ روتے ہوؤں کو ہندا سکتا ہے اور مردہ دلوں میں زندگی کی نئی لہر دوڑ اسکتا ہے۔ عالب نے
اپنی حس مزاح ہی کی بدولت مسلم حقائق ، روایات اور مذہبی عقائد کا جا بجا خاکہ اڑ ایا ہے یہاں تک کہ وہ خود اپ آپ
کو جھی ہدف مزاح بنانے سے نہیں چو کتے ۔ حاکم وقت کے پوچھنے پرکن 'کیاتم مسلمان ہو؟''جواب دیتے ہیں کن 'ہاں
صاحب آ دھا مسلمان ہوں لیعنی شراب تو پی لیتا ہوں لیکن سؤ رنہیں کھا تا۔'' جنت اور دوز خ کے بارے میں عالب کے
ماحب آ دھا مسلمان ہوں العنی شراب تو پی لیتا ہوں لیکن سؤ رنہیں کھا تا۔'' جنت اور دوز خ کے بارے میں عالب کے
ماحب آ دھا مسلمان ہوں العنی شراب تو پی لیتا ہوں لیکن سؤ رنہیں کھا تا۔'' جنت اور دوز خ کے بارے میں عالب کے
ماحب تو سے اشعار ملتے ہیں جنہیں خالص ادبی مزاح کا نمونہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ مثلاً ایک جگہ جنت کے وجود

ہم کو معلوم ہے جنت کی حقیقت لیکن دل کے خوش رکھنے کو غالب یہ خیال اچھا ہے سے حاتم علی بیگ مہر کے نام خط میں اپنے تصورِ جنت کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''میں جب بہشت کا تصور کرتا ہوں اور سوچتا ہوں کہ اگر مغفرت ہوگئی اور ایک قصر ملا اور ایک حور ملی۔ اقامت جاودانی ہے اس ایک نیک بخت کے ساتھ زندگانی ہے۔ اس تصور سے جی گھبراتا ہے اور کلیجہ منہ کوآتا ہے۔ وہ حوراجیر ن ہوجائے گی۔ طبیعت کیوں نہ گھبرائے گی، وہی زمر دیں کاخ، وہی طوبیٰ کی ایک شاخ، چیثم بددور وہی ایک حور۔ بھائی ہوش میں آؤ۔ کہیں اور دل لگاؤ۔''ہم

نہ ہی روایات کے مطابق جنت وہ جگہ ہے جہاں انسان کی سب خواہشیں پوری ہوسکیں گی۔ دنیا کی زندگی کے برعکس وہاں انسان کو دائمی سکون وقر ارتصیب ہوگا جہاں کوئی فکر و پریشانی لاحق نہ ہوگی۔ ہمہ وفت سکھا ورآ رام کا دور دورہ ہوگا۔ کین غالب ہوں یا اقبال دونوں کو جنت کا عیش و آ رام اور سکون وقر ارعز برنہیں کیونکہ دونوں شعراء کے نزدیک زندگی حرکت وعمل کا دوسرانام ہے۔ سکون وقر اراور کسی ایک منزل پر بہنچ کررک جاناان کے فلسفہ سخت کوشی اور جفاطلی کی نفی کرتا ہے اس لئے غالب کہتے ہیں:

ستائش گر ہے زاہد اس قدر جس باغِ رضواں کا وہ اک گلدستہ ہے ہم بے خودوں کے طاقِ نسیاں کا ہے

لینی غالب کے نزدیک زاہد جس جنت کی تعریف وتوصیف میں زمین آسان کے قلابے ملار ہاہے ہمارے نزدیک وہ ایک ایسا گلدستہ ہے جسے ہم طاق پررکھ کربھول چکے ہیں۔ ظاہر ہے کہ جس چیز میں انسان کودلچیسی نہ ہویا ضرورت نہ ہووہ اکثریاد نہیں آتی لہذا ہم نے بھی جنت کو بھلاڈ الاہے کیونکہ ہمارے نزدیک وہ اس قابل ہی نہیں کہ ہمہ وقت اسے یا در کھا جائے۔

ڈاکٹر شخ محداکرام غالب اورا قبال کے تصورِ بہشت کے بارے میں فرماتے ہیں:
''ا قبال اور غالب کے طرنے شاعری میں جوفرق ہاس کی ایک دلچیپ مثال ان کے وہ اشعار ہیں جوانہوں نے بہشت کے متعلق رسمی نقط نظرتو میہ کہ اسے تمام خوبیوں اور آسائشوں کا مخزن سمجھنا چاہئے لیکن شوخ اور جدت پیند طبیعتیں اس میں بھی عیب نکال سکتی ہیں۔ غالب اورا قبال دونوں نے اس معاملہ میں رواجی نقط نظر سے اختلاف کیا ہے اور بہشت کی نسبت اپنی ماہوی کا اظہار کیا ہے۔' کے نسبت اپنی ماہوی کا اظہار کیا ہے۔' کے

غالب اورا قبال دونوں کے نزدیک عبادات میں خلوص کو بنیادی اہمیت حاصل ہے وہ عبادت جو کسی صلے ک لا کچ اور حصولِ ثواب کی خاطر کی جائے وہ خود غرضی اور ریا کاری پر بنی ہوتی ہے۔ ایک شعر میں غالب فر ماتے ہیں کہ جب تک بہشت قائم ہے لوگ عبادت صرف اس امید پر کرتے ہیں کہ دہاں شہداور شراب طہور ملے گی۔ بہتر ہے کہ سب سے پہلے بہشت ہی کو دوزخ میں جمونک دیا جائے تا کہ لوگ خلوص نیت سے اللہ کی عبادت کرسکیں۔

طاعت میں تا رہے نہ ہے وانگبیں کی لاگ دوزِخ میں ڈال دو کوئی لے کر بہشت کو سے

اسى خيال كى ترجمانى علامها قبال كيحهاس طوركرتي بين:

سودا گری نہیں یہ عبادت خدا کی ہے

اے بے خبر جزا کی تمنا بھی چھوڑ دے 🛆

ے غالب ایسے زُمد کونہیں مانتے جوریا کاری اور لا کچ کے لئے ہو۔ کیونکہ زہدوتقو کی بغیر جز اکے خیال کے ہونا جا ہے۔

کیا زُہر کو مانوںِ کہ، نہ ہو گرچہ ریائی

پاداشِ عمل کی طمعِ خام بہت ہے و

علامه اقبال بغرض عبادت كى تلقين كرتے ہوئے كہتے ہيں:

جس کاعمل ہے بے غرض اس کی جزا کچھ اور ہے

حُور و خیام سے گزر، بادہ و جام سے گزر ال

حضرت رابعہ بھری سے بیروایت منسوب ہے کہ جب وہ بھرہ کے بازار سے گزرتیں توایک ہاتھ میں آگ اور دوسرے میں پانی ہوتا ۔ لوگ بچھے تھے کہ بیریوں لے کرجارہی ہوتو فر ما تیں کہ آگ اس لئے ہے تا کہ جنت کوجلا دوں اور پانی اس لئے ہے تا کہ دوزخ کی آگ کو بچھا سکوں کیونکہ جب جنت جل جائے گی اور دوزخ کی آگ بچھ جائے گی تولوگ طبح اور خوف سے آزاد ہوکر خدا کی عبادت کرسکیں گے۔

اسی خیال کے تحت غالب بینکتہ پیش کرتے ہیں کہ اے خدا کیوں نہ دوزخ کو بھی جنت کے ساتھ ملالیا جائے تا کہ سیر کے لئے مزید فضا میسر آسکے۔وہ جنت اور دوزخ کے فرق کو مٹانا جا ہتے ہیں تا کہ بے غرض ہوکر خدا کی عبادت کی جاسکے۔

> کیوں نہ فردوس میں دوزخ کو ملا کیں یا رب سیر کے واسطے تھوڑی سی فضا اور سہی لا

ڈاکٹریوسٹ حسین خان کی رائے میں:

"جنت کی گھٹن دور کرنے کی غالب نے بیتر بیر بتلائی ہے کہ دوزخ کواس میں ملالیا جائے تو فضا کی وسعت کے باعث وہاں دل نہیں گھبرائے گا۔۔۔' میل

غالب نے ایک فارسی شعر میں بیے خیال پیش کیا ہے کہ جنت اور دوزخ میری اندرونی اور باطنی کیفیات ہیں۔ بہشت میر بے خیال کے عیش کی علامت ہے اور دوزخ میر بے جگر کے داغوں کی۔

> از خُلد و سقر تاچه دمد دوست که دارم عیشے بخیال اندر و داغے بنگر بر سل

جنت، حوضِ کوثر، کعبداورز مزم سب میرے اندر موجود ہیں اس کئے انہیں باہر تلاش کرنا بے سود ہے۔

خلدرا نها دم من لطف كوثر از من جوى

كعبه را سوا دم من شور زمزم ازمن برس مهل

لیعنی غالب کے خیال میں گناہ اور ثواب ایک دوسرے کے لئے لازم وملزوم ہیں۔ای خیال کوا قبال' 'عمل'' کے حوالے سے یوں پیش کرتے ہیں۔

> عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی بی خاکی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے ہے

غالب کے نزدیک ارتکابِ گناہ کے معاملے میں انسان بے بس ہے خداسے شکوہ کرتے ہیں کہ تونے پھولوں کی بہارِ جانفزاسے لطف اندوز ہونے کے لئے گلشن پیدا کئے اور انسان کے دل میں پھول توڑنے یعنی ارتکابِ گناہ کی خواہش پیدا کردی پیسب کچھتو تُونے خود کیالیکن گنہگار انسان ہی کو گھہرایا۔

تماشائے گشن تمنائے چیدن

بہار آفرینا گناہگار ہیں ہم کا

ایک جگہ فرماتے ہیں کہ ہمارے دل کی افسر دگی جنت میں بھی دور نہیں ہوگی۔ جنت کی تغمیر ہماری ویرانی کے مقابلے میں کم ہے۔ جنت نکند چارهٔ افسردگیِ دل تعمیر باندازهٔ وریانیِ ما نیست کل

غالب کے ہاں جنت کا جوتصور ملتا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ شیر وشہدا ورشرابِ طہور والی جنت کے طالب نہیں البی جنت کی آرز و ہے جس میں شراب وشاہد میسر ہوبس یہی دونعتیں انہیں سب سے زیادہ عزیز ہیں۔ وہ چیز جس کے لئے ہم کو ہو بہشت عزیز

سوائے بادہ گلفام مشک ہو کیا ہے 1

ایک اور شعر میں غالب فرماتے ہیں کہ بہشت کی جوتعریفیں سنتے آئے ہیں وہ بالکل بجااور درست ہوں گی لیکن ہماری دعامیہ ہے کہ خدا کرے وہاں ہمیں تیرا دیدار نصیب ہوجائے۔ ظاہر ہے کہ بہشت میں اگر جلوہ محبوب میسر نہ ہوتو ایک عاشق ایسی جنت کولے کر کیا کرے گا۔

سنتے ہیں جو بہشت کی تعریف ، سب درست کی تعریف ، سب درست کی تعریف ، سب درست کی تعریف کاہ ہو اللہ اللہ اللہ کا کہ میں بول اداکرتے ہیں:

ریم جنت مبارک رہے زاہدوں کو جنت مبارک رہے زاہدوں کو

کہ میں آپ کا سامنا جاہتا ہوں سی

جنت میں پہنچ کربھی غالب کواپنے دنیاوی محبوب کی گلیوں کی یا دستاتی ہے۔ وہ کوچہ محبوب کا جنت سے مقابلہ نہیں کرتے ہیں کہ جنت کا مقابلہ کوچہ محبوب سے کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ جلوہ آرائی، رونق اور چہل پہل کے لحاظ سے بہشت بھی پچھ کم نہیں لیکن جورونق محبوب کے کوچے میں نظر آتی ہے جنت اس سے یکسرمحروم ہے کوچہ محبوب کے مقابلے میں یہاں ویرانی برستی ہے۔

کم نہیں جلوہ گری میں ترے کو بے سے بہشت یہی نقشہ ہے، ولے اس قدر آباد نہیں ال

غالب کودنیا اوراس کے سارے جھمیلوں سے گہرالگاؤتھا،اسی لئے وہ جنت کودنیا کے مقابلے میں بیج سمجھتے تھے اوریہی غالب اورا قبال کے فکری ربط کی بنیاد ہے۔ بقول ڈاکٹریوسف حسین خان: ''اقبال نے بھی جنت کے میش وسکون کو قابل اعتنائیں سمجھا اس لئے کہ بیاس کے دائمی کشاکش و اضطراب کے اصول کے منافی تھا۔ وہ ایسی بہشت کا قدر دان نہیں جہاں خلیل حریف آتش ہونے سے ایکچاتے ہوں، یوسف در دِزندال کی کیفیت سے نا آشنا ہوں اور زلیخا دلِ نالاں سے محروم ہو۔ جہال کی پُرسکون دنیا صرصروطوفان کے تجربے سے ناواقف ہو۔ اقبال کے نزدیک ایسی جنت مورکھوں کے رہنے کی جگہ ہے جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں میروکھوں کے رہنے کی جگہ ہددوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں بیردال ہوشیطان نہ ہو۔ یہ جہاں خیر وشرکی کشکش نہ ہو۔ یہ جگہ بدذوقوں کے لئے ہے جہاں ہوتوں ہوں کے لئے ہوں ہوتوں ہوتوں

نظم د جہشت 'کے درج ذیل اشعار ملاحظہ کیجئے:

کجا این روزگارے شیشه بازے
بہشت این گنبر گردان ندارد
ندیدہ دردِ زندان یوسف او
زلیخایش دلِ نالان ندارد
بہ صر صر در نیفند ذورق او
خطر از لطمهٔ طوفان ندارد
یقین رادر کمین بُوک و گر نیست
وصال اندیشهٔ ججران ندارد
مزی اندر جہانے کور ذوقے
کہ بیزدان دارد و شیطان ندارد سی

ایک جگہ فرماتے ہیں کہ جب میں مرنے کے بعد جنت میں گیا تو اس وفت بھی میری آئھوں میں دنیائے آب وگل کے نقشے سائے ہوئے تھے یہاں تک کہ جنت کود مکھ کربھی یہی شک پیدا ہوا کہ ریجھی دنیا ہی کی تصویر ہے۔

غالب کے نزدیک انسان کوزندگی میں جو مشقتیں اور مصیبتیں جھیلنی پڑتی ہیں جنت ان کی تلافی کاحق ادانہیں کر سکتی۔ دنیاوی مصائب کے مقابلے میں بیصلہ نا کافی ہے:

> دیتے ہیں جنت، حیاتِ دہر کے بدلے نشہ بہ انداز ہ خمار نہیں ہے کم

غالب کو جو مضمون لیند آ جاتا ہے اسے وہ بار بار مختلف صور توں میں پیش کرتے ہیں اور ہر جگہ ایک نیا لطف ، نی لذت اور نئی جاذبیت بیدا کر دیتے ہیں۔ غزلیہ اشعار کے علاوہ غالب کی مثنوی ''ابر گو ہر باز' کے اشعار میں ان کی لاجواب ظرافت کے نمونے زیادہ نکھر کر سامنے آ جاتے ہیں جہاں وہ جنت کے بارے میں مشہور تمام باتوں کو مضحکہ خیز افسانے سے زیادہ نہیں سجھتے ان کے خیال میں انسان کی جنت خوداس کی ذات میں مضمر ہوتی ہے۔ فرماتے ہیں:
مندم و میاں اور نا مرادیاں جب یاد آتی ہیں توقتم ہے تیرے عزت و جلال کی جنت سے میرا دل اوپات ہوئے اوپات ہوئے کہ وجاتا ہے۔ جودل باغ میں بھی نہ لگے اس کو دوز خ میں ڈالٹا ایسا ہے جیسے کوئی جلتے ہوئے داغ کو آگ میں ڈالے میرے مالک! جنت میں مجھ حریت نصیب کا دل کیونکر لگے گا؟ وہاں نہ کوئی جام بلوریں ہوگا، نہ زہرہ صبح کا نظارہ ، نہ وہ مخمورانہ چالیں وہاں ہوں گی اور نہ وہ مستانے ہوگے ہوئے ہوئی جام بلوریں ہوگا، نہ زہرہ صبح کا نظارہ ، نہ وہ مخمورانہ چالیں وہاں ہوں گی اور نہ وہ مستانے ہوگے ہوئی جام بلوریں ہوگا، نہ زہرہ صبح کا نظارہ ، نہ وہ مخمورانہ چالیں وہاں کہاں؟ اُس میں ابر ہوئی اراں گجا؟ جب وہاں خراس ہی نہیں ہے تو بہار کا کیا لطف ؟ وہاں کی حوروں میں نہ لذہ ہے جبر ہے نہ اور وصال ہے انتظار کس کام کا ؟ ایسے معشوق وہاں کہاں جو ذوق وصال ایسا معشوق ہے منت اور وصال ہے انتظار کس کام کا ؟ ایسے معشوق وہاں کہاں جو

بوسے کے وقت ناز سے بھاگ جاویں اور جب ان کو پکڑ وتوقشمیں دینے لگیں۔۔ '۲۲م

مننوی ابر گوہر بار' کے اشعار حسب ذیل ہیں:

چو آن نامرادی بیاد آیدم بفردوس ہم دل نیاسایدم دلی را که کمتر شکیبد بباغ در آتش چه سوزی بسوزنده داغ

صبوی خورم، گر شرابِ طهور کجا زهرهٔ صبح و جام بلور دم شرویهای متانه کو به هنگامه غوغای مستانه کو درال یاک میخانہ بے خروش چه گنجائی شورشِ نائے و نوش سيه مستي ابر و بارال گجا خزال چوں نباشد، بہارال کجا اگر حور در دل خیالش که چه غم ہجر و ذوق وصالش کہ چہ چہ منت نہد ناشناسا نگار چہ لذت وہد وصل بے انتظار گریزد دم بوسه اینش گجا فريبد بسو گند دينش گجا در نظر بازی و ذوق دیدار کو بفردوس، روزن به دیوار کو نه چشم آرزو مند دلاله ای نه دل تشنهٔ ماه برکاله ای کی

غالب جنت کی پرسکون زندگی کواپنے لئے سب سے بڑی آ فت خیال کرتے ہیں۔ انہیں ایسی علم کی تابع حوروں میں کوئی کشش محسوس نہیں ہوتی جن کی باتوں میں تلخی نہ ہو، نہ فن فریب سے واقفیت ہواور جو کہووہ فوراً کرنے کو تیار ہوجا کیں۔افسوس تواس بات کا ہے کہ بہشت میں کوئی روز نِ دیوار بھی نہیں جہاں سے نظر باز تاک جھا نک کرسکیں۔ نہ آئکھیں ولالہ کی آ رز ومنداور نہ کسی ماہ پر کالہ کا دل دیوانہ۔غالب کہتے ہیں کہ یہ مقام میرے رہنے کے قابل نہیں نہا

یہاں سے بھاگ جانا ہی بہتر ہے کیونکہ یہاں نہ آرز ومندی ہے، نہ اُمید، نہ محبت، نہ نفرت ہرایک پرسکون اور مطمئن ہے بہاں کا قیام اجیرن ہے۔

غالب کا یہ تصویر جنت اقبال کے تصویر جنت کے عین مطابق ہے۔ اقبال نے'' پیام مشرق' میں'' حور اور شاع'' کے عنوان سے ایک نظم کھی ہے جو در اصل المانوی شاعر گوئے کی اسی عنوان پر کھی گئی ایک نظم کا جواب ہے۔ مضمون میہ باندھاہے کہ:

"اتفاق ہے کہیں کوئی شاعر بھولا بھٹکا جنت میں پہنچ گیا وہ اپنے خیالات میں ایسا محوقا کہ جنت کی دکشی کی طرف اس نے کوئی توجہ نہ کی۔ موراس ہے کہتی ہے کہ تو عجیب وغریب مخلوق ہے کہ نہ مجھے شراب کا شوق ہے ، نہ تو میری طرف نظراً ٹھا کرد کھتا ہے۔ تو راہ ورسم آشنائی سے بالکل بیگا نہ معلوم ہوتا ہے۔ بس مجھے بیآ تا ہے کہ اپنے سوزِ آرزو سے خیالی دنیا کا ایک طلسم پیدا کرے۔ اس پرشاعر کہتا ہے کہ میراول جنت میں نہیں لگتا۔ آرزو کی کسک مجھے کہیں چین سے خیالی دنیا کا ایک طلسم پیدا کرے۔ اس پرشاعر کہتا ہے کہ میراول جنت میں نہیں بیٹھنے دیتی۔ جب میں کسی حسین کود کھتا ہوں تو بجائے اس کے کہ اس کے حسن سے لذت اندوز ہوں میر سے خیلی فوراً یہ خواہش پیدا ہوجاتی ہے کہ کاش! اس سے بھی زیادہ خوبروکود یکھا ہوتا۔ جنت تو بڑی بے لطف جگہ ہے دل میں فوراً یہ خواہش پیدا ہوجاتی ہے کہ کاش! اس سے بھی زیادہ خوبروکود یکھا ہوتا۔ جنت تو بڑی بے لطف جگہ ہے دل میں داغ تمنانہیں۔ مُورشاعرکواس طرح خطاب کرتی ہے۔ کہا

نہ بہ بادہ میل داری نہ بہ من نظر کشائی
عجب ایں کہ تو ندانی رہ و رسمِ آشنائی
ہمہ سانے جبتوئے، ہمہ سونے آرزوئے
نفسے کہ می گدازی، غزے کہ می سرائی
بنوائے آفریدی چہ جہان دل کشائے
کہ ارم بہ چشم آید چول طلسمِ سیمیائی ۲۹

شاعراس کاجواب اس طرح دیتاہے۔

چه کنم که فطرتِ من به مقام در نسا زو دل نا صبوردارم چو صبا به لاله زارے چو نظر قرار گیرد، به نگار خوب روئے
تپرآ ن زمان دلِ من پئے خوب تر نگارے
زشرر ستارہ جویئم زستارہ آ فاب
سر منز لے ندارم کہ بمیرم از قرارے
چو زبادہ بہارے، قدے کشیدہ خیزم
غزے دگر سرائم بہ ہوائے نو بہارے

طلم نہایتِ آل کہ نہائے ندارد بہ نگا ہے نا شکیے بہ دلِ امیدوارے

دلِ عاشقاں بمیر دیہ بہشتِ جاودانے نہنوائے دردمندے نہ غمے ننجمگسارے ہیں۔

ا قبال نے اپنے اور مُلا کے تصورِ جنت میں یہی فرق بتایا ہے کہ ملا کی جنت ایک پرسکون مقام ہوگی جہاں شرابِطہوراور مُو روغلمان ہوں گے جب کہان کی جنت کا تصور سیرِ دوام ہے جس میں حرکت اور کشاکش ہوگی۔

جنت ملا، ہے و حور و غلام

جنب آزادگال سير دوام اس

ا قبال نے اپنی نظم'' حرکت بجنت الفردوس' میں جنت اور دوزخ کے حوالے سے مولانا روتی سے جو باتیں کہلوائی وہ دراصل خودان کے خیالات ہیں۔ یہاں بھی اقبال غالب کی طرح جنت اور دوزخ کوانسانی نفس کی کہلوائی وہ دراصل خودان کے خیالات ہیں۔ یہاں بھی اقبال غالب کی طرح جنت اور دوزخ کوانسانی نفس کی کیفیات سمجھتے ہیں۔کوثر وغلمان اور حور عالم ِ جذب وسرور کے جلوے ہیں:

گفت رومی''اے گرفتار قیاس درگزر از اعتبارات حواس از تجلی کار ہائے خوب و زشت می شود آل دوزخ این گردد بہشت

ایں کہ بنی قصر ہائے رنگ رنگ اسک اسک از اعمال و نے از خشت و سنگ

آنچه خوانی کوثر و غلمان و حور جلوهٔ این عالمِ جذب و سرور

زندگی این جاز دیدار است و بس ذوق دیدار است و گفتار است و بس ۳۲

ا قبال ' بالِ جریل' کی ایک غزل میں یہ خیال پیش کرتے ہیں کہ اگر میری خاک پریشان ہوکر دل بن گئ تو بڑی مشکل پیش آئے گئ کیونکہ دل جنت میں بھی عشق بازی سے بازنہیں آئے گا۔ وہاں کی مُوریں اسے غزل سرائی پر مجبور کر دیں گی اور اس پرسکون اور خاموش عالم بے رنگ و بومیں بھی ہنگامہ خیزی کے آثار ہویدا ہوجا کیں گے۔

> پریشاں ہو کے میری خاک آخر دل نہ بن جائے جومشکل اب ہے یا رب پھروہی مشکل نہ بن جائے

> نه کر دیں مجھ کو مجبورِ نوافردوس میں عُوریں مرا سوزِ دروں پھر گرمی محفل نه بن جائے

کہیں اُس عالم بے رنگ و بُو میں بھی طلب میری وہی افسانۂ دنبالۂ محمل نہ بن جائے سسے ا قبآل کے خیال میں ان کی دنیاعالم قدس کی جنت سے بدر جہا بہتر ہے کیونکہ اس دنیا میں ذوق وشوق اور سوزو ساز کی گنجائش ہے جو جنت میں میسر نہیں۔ڈاکٹر پوسف حسین خان غالب اورا قبآل کے تصویر جنت کا تقابلی جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں:

''غالب کی طرح اقبال کوبھی جنت کی پُرسکون فضا راس نہیں۔ دونوں کے نیل کے سفر کی کوئی منزل نہیں۔ روحانی ماورائیت کا قائل ہونے کے باوجود اقبال ، غالب کی طرح ارضیت کا قدر دان تھا۔ غالب کا مجاز اور اقبال کی مقصدیت اس دنیا کی چیزیں ہیں۔ اقبال نے دنیا کے ہنگاموں ہی میں روحانیت کو تلاش کیا اور پایا ہے۔۔۔' ہمیں مقصدیت اس دنیا کی چیزیں بیں۔ اقبال نے دنیا کے ہنگاموں ہی میں روحانیت کو تلاش کیا اور پایا ہے۔۔۔' ہمیں ڈاکٹر یوسف حسین خان کے خیال میں غالب اور اقبال سے پیشتر بید آن بھی جنت کی پُرسکون زندگی اور راحتِ جاوید برطز فر ماچکے تھے۔ بید آل کا شعر کچھ یوں ہے۔

گویند بهشت است و همه راحتِ جاوید

جائے کہ بداغ نہ تید دل چہ مقام است ۳۵

بیر آ کے اس خیال پر تفصیلی طبع آزمائی پہلے غالب اور پھرا قبال نے فرمائی کیکن اس احتیاط کے ساتھ کہ فکر کی مشرقیت کو کہیں بھی مجروح نہیں ہونے دیا۔ اقبال نے خوداین ڈائری میں اعتراف کیا ہے کہ:

''۔۔۔ بید آل اور غالب نے مجھے یہ سکھایا کہ مغربی شاعری کی اقدار اپنے اندر سمونے کے باوجود

ا پنے باطنی محسوسات اور اظہارِ خیال میں مشرقیت کو کیسے برقر ارر کھوں۔''۲سے

الغرض غالب اورا قبال دونوں جنت کی پرسکون فضا کونا پسندیدگی کی نظر سے دیکھتے ہیں کیونکہ یہ جنت زندگی کی ہنگامہ خیزی، سوز اور تڑپ سے یکسر خالی ہے۔ ڈاکٹر یوسف حسین خان کی رائے کے مطابق غالب اورا قبال نے اس تصورِ جنت کے باب میں بیدل سے استفادہ کیا ہے۔وہ فرماتے ہیں:

"میراخیال ہے کہ غالب نے جنت کا تصور پیش کرنے میں بید آسے استفادہ کیا ہے جس نے پہلی مرتبہ جنت کی پرسکون زندگی اور راحتِ جاوید پر طنز کیا تھا۔ بعد میں اقبال نے بھی اس مضمون کو اپنایا۔ چونکہ بید آل، غالب اور اقبال کے زیرِ مطالعہ تھا اس لئے ممکن ہے انہوں نے براہِ راست یہ ضمون اس سے لیا ہو۔ اس کا بھی امکان ہے کہ غالب نے یہ ضمون بید آل سے اور پھر اقبال نے غالب سے لیا ہو''۔ سے لیا ہو''۔ سے

غالب اورا قبآل کا اعجاز شخن میہ ہے کہ ان کے ہاں تقلید میں بھی اجتہاد کا رنگ جھلکتا ہے۔ غالب کی مثنوی'' ابر گوہر بار'' کے اشعار ہوں یا اقبآل کی نظم میں''حور اور شاع'' کی گفتگو، دونوں سے اس امر کا اظہار ہوتا ہے کہ دونوں شعراء کے ہاں تصورِ جنت کے سلسلے میں چیرت انگیز فکری ہم آ ہنگی اور ذہنی ربط موجود ہے۔

#### حوالهجات

۲۲ یوسف حسین، ڈاکٹر،خان، متحرک جمالیات، صفحہ ۱۵

٢٣٥ - اقبال، بال جبريل، كليات اقبال فارس، صفح ٣٠٠

۲۲۸ اقبال، پیام شرق، کلیات اقبال فاری، صفحه۲۲۸

۲۵ عالب، ديوان عالب جديد، صفح ١٤١

۲۷۔ عبداللہ فاروقی، غالب کے مذہبی وفکری میلانات بشمولہ نقوش (غالب نمبر) شارہ ۱۱۱، فروری ۱۹۲۹، صفحہ

141

۲۷\_ غالب ، کلیات غالب، فارس جلداول ، صفحه ۳۴۷\_۳۲

۲۸ یوسف حسین، ڈاکٹر،خان،روح اقبال، صفحہ ۹۸

٢٩\_ اقبال، پيامشرق، كليات اقبال فارى، صفحه ٢٩

٣٠ ايضاً ، ٢٩٨

اس\_ اقبال، حاویدنامه، کلمات اقبال فارس، صفحه ۷۰۸

٣٢ الفياً ، صفحه ٢٣٧

٣٠٠ اقبآل، بال جريل، كليات اقبآل أردو، صفح ٣٠٠

۳۸ پیسف حسین ، ڈاکٹر،خان، متحرک جمالیات ، صفحہ ۱۵۹

٣٥۔ ايضاً ، صفح ١٥١

سين، واكثر، خان، متحرك جماليات، صفحها ١٥

غالب اورا قبال كانصورِ رجائبة

### غالب اورا قبآل كاتضورِ رجائيت

ادب کوزندگی کا آئینہ کہا گیا ہے کیونکہ ادب نہ صرف زندگی سے پیدا ہوتا ہے بلکہ زندگی کی حقیقتوں کی بچی اور صاف تصویر ہمار ہے سامنے سیخ کرر کھ دیتا ہے۔ ایک شاعرا درادیب زندگی میں جن تلخیوں اورشیر بینیوں سے لذت یا ب ہوتا ہے۔ یہی تلخی وشیریں تجربات اس کی تخلیق کے آئینے میں منعکس ہوتے ہیں۔ پچھ شگفتہ مزاج نم واندوہ کے طوفان کا ڈٹ کر مقابلہ کرتے ہیں۔ دکھوں اور مصیبتوں میں بھی مسکرانے کا حوصلہ رکھتے ہیں جب کہ پچھا فسر دہ طبع لوگ زندگی کی تلخیوں سے فرار چاہتے ہیں۔ دکھوں اور قوطیت اور قوطیت اور قوطیت اور قوطیت کا تجزیہ کرتے میں ایک ' رجائیت' اور دوسرا' یاسیت اور قوطیت کا تجزیہ کرتے میں ایک توطیت ہیں۔ ڈاکٹر سلیم اختر قوطیت اور رجائیت کا تجزیہ کرتے ہیں۔ ڈاکٹر سلیم اختر قوطیت اور رجائیت کا تجزیہ کرتے ہوئے کھتے ہیں :

''کسی نے طبائع میں قنوطیت اور رجائیت کا اندازہ کرنے کے لئے آ دھی بھری ہوتل میز پر کھ کر جب اُس کے بارے میں استفسار کیا تو کسی کو آ دھی ہوتل بھری نظر آئی جب کہ کسی نے آ دھی خالی ہوتل دیکھی بس قنوطیت اور رجائیت میں بھی بہی بنیادی فرق ہے کہ ایک کو'' نا موجود'' دکھائی نہیں دیتا جب کہ دوسرے کو''موجود'' دکھائی دیتا ہے۔ بالفاظ دیگر قنوطی نفی کی موجودگی کے اقر ارسے اس کا اثبات کرتا ہے جب کہ رجائی اثبات کا اثبات کرتا ہے۔۔۔'

آسان لفظوں میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ فطری طور پرخوش مزاج رہنے، زندگی کے بارے میں مثبت اور پُر امید نقطۂ نظر رکھنے ، اشیاء اور واقعات کے روش پہلوؤں کو اختیار کرنے ، مصائب اور آلام پر قابو پا کر کامیاب زندگی گزارنے کا نام رجائیت ہے۔

رجائیت کی ضدیاسیت یا قنوطیت ہے جسے ناامیدی کی آخری منزل قرار دیا جاسکتا ہے۔ جہاں افسر دگی اور غم نا کی اعصاب پراس حد تک سوار ہو جاتی ہے کہ انسان جیتے جی اپنے آپ کومر دہ تصور کرنے لگتا ہے۔قنوطی طبالع ہمیشہ مل سے گریز اور حرکت واختیار سے بناہ مانگتی ہیں۔ بے بقینی ، بداعتمادی اور تشکک ان کا شعار اور انفعالی اور سلبی قو تنیں ان کا وطیرہ ہوتی ہیں۔

ان دونوں نظریہ ہائے حیات کے مختصر تعارف کی روشنی میں غالب اورا قبال کے کلام میں رجائی عناصر کی تلاش بآسانی ممکن ہے۔ دونوں شعراء ایک پر آشوب دور سے تعلق رکھتے ہیں جب حالات سنگین تھے اور زندگی گونا گوں خطرات اور مشکلات میں گھر کررہ گئ تھی ، دونوں شعراء نے فارسی اور اردو کی شعری روایات سے استفادہ کیا۔ جہاں تک فارسی شاعری کی روایات کا تعلق ہے اس میں رود کی سے لے کر پروین اعتصامی تک رجاء وقنوط آپس میں گلے ملتے نظر آتے ہیں جب کہ اردوشاعری پر ابتداء ہی سے قنوطیت کا غلبہ نظر آتا ہے۔ کیونکہ جس فضا میں اردوشاعری پروان چڑھی وہ سلطنوں کے انقلاب کا زمانہ تھا۔ معاشر تی قدریں پائمال ہور ہی تھیں جس کی وجہ سے عوام میں بے چینی ، ہلاکت و فلاکت ، بداعتمادی اور مایوسی کے جذبات پروان چڑھ رہے تھے اور خوداعتمادی ، جوشِ عمل اور علوبمتی کے جذبات دم تو ٹر رہے تھے۔ ہندوستان کے خصوص سیاسی اور سماجی تموج کے زیرِ اثر اردوشاعری کے لب و لیجے میں ایک نسوانیت ، پڑمردگی اور مسکینی سی پیدا ہوگئ تھی۔ انہی حالات وواقعات کی نمائندگی کرتے ہوئے میرایک غیز دہ اور قوطی فلنفے کے مبلغ پن کر سیا منے آتے ہیں۔ ڈاکٹر سیدعبداللہ نے میر کے شاعرانہ لب و لیجے کا تجزیدان الفاظ میں کیا ہے۔

"میر نے مجھے دُلایا بھی ہے اور میرے آنسو بھی پو تخچے ہیں مگریہ ضرور ہے کہ چوہیں گھنٹے کی رفاقت سے ایک خاص قتم کی" وہنی بے چارگی کار جمان بیدا ہوجا تا ہے۔"

میر مضامین غم کے اظہار کے لئے جن تشبیہوں اور علامتوں کا انتخاب کرتے ہیں ان میں ویرانوں، اجڑی
ستیوں، بر بادنگروں، خرابوں، مزاروں، گورغریباں، بے ثباتی دنیا، فنا، مرگ، عدم، موت، سراب، غبار اور آگ وخون
کے حوالے کثرت سے مل جاتے ہیں۔ دلی سے تعلق رکھنے والے شعراء میں غالب ہی وہ پہلے شاعر ہیں جن کے کلام میں
رجائیت کی واضح چھاپ نظر آتی ہے۔ گو کہ ان کے ''دیوان'' میں حسرت والم، بے بسی اور بے چارگ کا تذکرہ عام مل
جاتا ہے لیکن انہیں رنج اُٹھا اُٹھا کر جینے کا سلیقہ آگیا تھا وہ ہر دکھ اور مصیبت کو ہنمی میں اُڑا دینے کے قائل تھے۔خود
فرماتے ہیں۔

رنج سے خوگر ہوا انساں تو مٹ جاتا ہے رنج مشکلیں اتنی بڑیں مجھ پر کہ آساں ہو گئیں سے

غالب غم کوزندگی کی ایک بہت بڑی حقیقت تصور کرتے ہیں لیکن ان کے یہاں غم منفی یاسلبی شکل اختیار نہیں کرتا۔وہ جانتے ہیں کئم ایک جانگسل شے ہے کین انہیں اس حقیقت کا بھی علم ہے کئم زندگی کالازمہہ جسسے نگلنا ناممکن ہے۔ نگلنا ناممکن ہے۔

## غم اگرچہ جانگسل ہے پہ کہاں بیپیں کہ دل ہے غم عشق اگر نہ ہوتا، غم روزگار ہوتا س

یمی وجہ ہے کہ غالب کی آ واز میں بے بسی اور بے کسی کی بجائے قوت، جوش، بلند آ ہنگی، تندی و تیزی اور قوت و توانائی ہے جس کاعکس بعد از ان علامہ اقبال کے کلام میں بھی نمایاں طور محسوس کیا جاسکتا ہے۔ کلام اقبال کا جلال و جمال، ولبری و قاہری، پختگی اور اُستواری غالب کے جوشِ بیان اور نوائے گرم سے قریب تر ہے۔ ڈاکٹر سید عبد اللہ کی رائے کے مطابق:

"غالب كي آواز مين لهجه وصوت كي حدتك اقبال كي آواز كاسارعب وطنطنه پايا جاتا ہے اردوشاعري کے لہجے میں مدتوں سے بعض ساجی تاثرات کے ماتحت نسوانیت سی پیدا ہوگئ تھی اس کو غالب نے بڑی حد تک دور کر کے ایک توانا لہجہ بخشا۔ غالب کے ہاں اظہار کے بیہ پُر جلال پیرائے جن کے آ ہنگ میں ولولہ نشاط بھی ہے، اقبال کے ہنگامہ خیز اسالیب کے نقوش اولین معلوم ہوتے ہیں۔' ہے غالب اورا قبال دونوں فطر تأر جائی تھے یہی وجہ ہے کہ دونوں نے جہاں بھی غم کا ذکر کیا ہے اس سے مثبت اور تغمیری نتائج ہی اخذ کرنے کی کوشش کی ہے ورنہ دونوں ہتایاں جس پُر آشوب اور ناساز گار ماحول کی پروردہ تھیں وہاں قنوطیت کا پیدا ہوجانا امرِ محال نہیں تھا۔غالب کی زندگی اول تا آخرا یک ایسے مظلوم اور بے س مخص کی داستان ہے جس کا قدرت نے ہرطرح سے امتحان لیا۔ بیدا ہوتے ہی بیٹیم ہو گئے اور چچانے پرورش کی ، چچا کی وفات کے بعد نھیال میں بے یار و مدگار یلے بڑھے۔جلد ہی انہیں از دواجی زندگی کی سنہری زنجیروں میں جکڑ دیا گیا۔ آمدنی کا فقدان ، مصارف کی زیادتی ،محبوبه کی موت، بھائی کا جنون ،عزیز واقرباکی بےمہری ،کسی اولا د کا زندہ ندر ہنا،اسیری کی ذلت، جا گیروں کی ضبطی ، قدر ناشناسی ، بہا درشاہ ظفر کے در بار میں ذوق کی فوقیت ، پھر ۱۸۵۷ء کی جنگ آ زادی کی صورت میں مصیبتوں اور تکلیفوں کا آسان ٹوٹ پڑا۔شہرخالی، دوستوں کی محفلیں برہم ،عارف کی موت، پنشن کی بندش،قو کی کا اضمحلال، سامعه، باصره، حافظه سب جواب دے گئے۔ اپنی حالتِ زار کا نقشہ بوسف میرزاکے نام ایک خط میں بول تصنيحة بين-

''میرا حال سوائے میرے خدا اور خداوند کے کوئی نہیں جانتا۔ آدمی کثرتے غم سے سودائی ہوجاتے ہیں۔ عقل جاتی رہتی ہے اگراس ہجو مغم میں میری قوت متفکرہ میں فرق آگیا تو کیا عجب ہے بلکہ اس کو باورنہ کرنا غضب ہے، پوچھو کہ کیاغم ہے؟ غم مرگ، غم فراق، غم عزت، غم رزق۔۔۔۔ان
اموات کے غم اورزندوں کے غم میں عالم میری نظر میں تیرہ وتارہے۔۔' کے
مذکورہ تلخ تر حقائق کے باوجود غالب کے یہاں زندگی سے بھر پورلگاؤ کا اظہار ملتا ہے وہ دنیا سے متنفر نہیں
ہوتے بلکہ دنیا کوایک حسین اور دکش جگہ تصور کرتے ہیں۔ جہاں زندگی کے سب مزے موجود ہیں۔غالب کی رجائیت
کے بارے میں ڈاکٹر احمہ بختیار اشرف کی رائے ہے کہ:

''غالب کے لئے سازِ زندگی کے سارے نغے فردوسِ گوش ہیں یہاں تک کہ وہ تو نغمہ ہائے غم کو بھی غنیمت تصور کرتے ہیں اس لئے کہ ایک نہ ایک دن سازِ ہستی کو بے صدا ہو جانا ہے چنا نچہ اس ساز سے جتنے نغمے پھوٹیں خواہ وہ خوشی کے ہول یاغم کے ان سے لطف اندوز ہونا زندگی کی بیش بہا نعمت ہے۔۔۔'کے

نغمہ ہائے غم کو بھی اے دل غنیمت جانئیے بے صدا ہو جائے گا بیرساز ہستی ایک دن 🐧

غالب اس حقیقت سے باخبر ہیں کہ جیتے جی غم سے نجات ممکن نہیں۔ زندہ دلی کا تقاضا یہی ہے کہ تمامتر مصائب کامردانہ وارمقابلہ کیا جائے:

قیرِ حیات و بندِ غم اصل میں دونوں ایک ہیں موت سے پہلے آ دی غم سے نجات یائے کیوں؟ ٩

غِم ہستی کا اسد کس سے ہو جز مرگ علاج شع ہر رنگ میں جلتی ہے سحر ہونے تک ول

تاب لائے ہی بنے گی غالب واقعہ سخت ہے اور جان عزیز لا ان کے گھر کی رونق کا دارومدارا کی ہنگاہے پر موقوف ہے لیعنی:

### ایک ہنگامے پہ موقوف ہے گھر کی رونق نوحۂ غم ہی سہی نغمۂ شادی نہ سہی ال

غالب کے حالات و واقعات اور افکار و خیالات کے مقابل جب ہم اقبال کے سیاسی وساہی حالات پر نگاہ ڈالتے ہیں تو اندازہ ہوتا ہے کہ اقبال نے جس زمانے ہیں ہوش سنجالا وہ عالم اسلام کے لئے انتہائی کشکش، اضطراب اور بے چینی کا دور تھا۔ اکر مسلم مما لک مغربی سامراج کے غلام سے۔ اگر ایک طرف عرب ہاشی دین مصطفی کے ناموں کا سودا کر رہا تھا تو دوسری طرف مظلوم ترکوں کا خون بے گناہ بہایا جارہ ہاتھا۔ سامراج کی چیرہ دستیاں اور طرابلس کے خونیں ہوگا ہے ایک ہی سلسلے کی کڑیاں تھیں۔ سیاسی حالات سے قطع نظر مذہبی افتی پر بھی تاریکی کے گہر ہے بادل منڈ لا رہے تھے۔ ججی تصوف خوب پہنپ رہاتھا جس کی آڑ میں فکر وعمل سے فرار ، حقیقت سے گریز ، تقذیر پر سی اور تو کل کے غلط تصور کو اپنا کرلوگ حزن و ملال ، بے یعنی اور بداعتقادی کے تصور میں گھر چکے تھے۔ شعراء حضرات گل و بلبل ، کاکل و رخسار ، بجر و و وصال اور یا سیت اور توطیت کی دلدل میں بھنے ہوئے تھے۔ لیکن اقبال کی رجائی فطرت ان حالات میں بھی جوش و ولولہ ، فکر و عمل ما میں ور بامراد زندگی کا درس دیتی نظر آتی ہے۔ ۱۹۰۸ء میں جب دورہ کیورپ سے والیس تشریف لا سے تو بے شار مشکلات کا سامنا کرنا پڑا ان حالات کا ذکر کرتے ہوئے عطیہ فیضی کو ایک خط میں کھتے ہیں:

''میراسینہ پاس انگیز اورغم انگیز خیالات کاخزینہ ہے۔ یہ خیالات میری روح کی تاریک بانبیوں سے سانپ کی طرح نکلے چلے آتے ہیں۔میراخیال ہے کہ ایک سپیرا بن جاؤں گا۔گلیوں میں پھروں گا اور تماش بین لڑکوں کی ایک بھیڑمیرے پیچھے ہوگی۔

یہ خیال نہ فرمائے کہ میں مبتلائے یاس ہو چکا ہوں۔ یقین مانیے میری تیرہ بختی میرے لئے ایک لطف ولذت کی سرمایددارہے اور میں اُن لوگوں پر ہنستا ہوں جواپنے آپ کوخوش نصیب سمجھتے ہیں۔''سل

اقبال نے بھی غالب کی طرح غم کی فلسفا نہ تو جیہہ اس انداز سے کی کہ شبت اور تغیری نتائج ہی سامنے آئے۔
انہیں کلفت میں لذت اس لئے ملتی ہے کہ جہاں وہ غم یا کلفت کا ذکر کرتے ہیں وہاں غم کو تکمیلِ حیات کے لئے لازی
خیال کرتے ہیں اور مصائب کا ڈٹ کر مقابلہ کرنے کا حوصلہ رکھتے ہیں۔ قیام انگلستان کے دوران ہی کے 19ء کی ایک مشہور نظم میں اپنے ہم م دیرینہ شخ عبدالقادر کے نام جو پیغام بھیجااس کے ایک ایک لفظ سے ان کی رجائیت اور زندہ دلی

اُٹھ کہ ظلمت ہوئی پیدا افقِ خاور پر بزم میں شعلہ نوائی سے اجالا کر دیں شمع کی طرح جئیں بزم گہہ عالم میں خود جلیں، دیدۂ اغیار کو بینا کر دیں ہمالے

ڈاکٹرسیدعبداللہ عالب اورا قبال کی آرزومندی اورر جائیت کا تقابلی جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں۔
''غالب اورا قبال دونوں کے یہاں پُر جوش آرزومندی پائی جاتی ہے گرا قبال نے اپنی آرزومندی
کوانسان کی اجتماعی آرزووں اورامنگوں کی صورت دے دی ہے کیونکہ اقبال کاغم انسانیت کی تکمیل
کے لئے ہے یئم کسی سے ملنے اور اس میں ڈوب کرمخوہوجانے اورخودکوفراموش کردینے کی آرزہیں
بلکت خیروتو سیج اور چھاجانے کی وہ آرزوہ ہے جس کا تعلق پوری نوع انسانی سے ہے۔ غالب کی آرزو
مندی بھی شدید ہے گراس کی نوعیت خالصتا انفرادی شخصی اور ذاتی ہے۔۔۔۔۔۔'ھل
عالب زندگی کی حکمت کے راز داں تھے وہ جانتے تھے کہ یہاں نہ کسی کودائی مسرت نصیب ہے اور نہ کوئی دائی مسرت نصیب ہے اور نہ کوئی دائی مسرت نصیب ہے اور نہ کوئی دائی سے بیس جائی نہیں ہیں۔ ڈاکٹر
طور پر رنج میں جتلا ہے۔ زمانہ ہوشم کے زخموں کومندل کر دیتا ہے لہذا خوشی اورغم کی کیفیات بھی دائی نہیں ہیں۔ ڈاکٹر

''غالب کی شاعری میں غم تخلیقی محرک ہے۔غموں کا مقابلہ کرنے میں بھی زندگی سے ان کی تو قعات کمھی کم نہ ہوئیں اور نہ اپنی ذات پر اعتماد میں کمی آئی وہ اپنی شاعری کو بھی'' افتحا شِغم'' ہی کی دین بتلاتے ہیں۔

مجھے انتعاشِ عُم نے بے عرضِ حال بخشی ہوسِ غزل سرائی، تپشِ فسانہ خوانی'' ال

علامہ اقبال بھی غالب ہی کی طرح مفکرانہ ذہن کے مالک تھے اور ایک حکیم حیات اس حقیقت کو بخو بی سمجھ سکتا ہے کہ زندگی کی تکمیل غم کے بغیر ممکن ہی نہیں چنا نچہ علامہ اقبال کے ہاں بھی غم ایک زبر دست تخلیقی محرک اور تعمیری قوت کا حامل نظر آتا ہے غم کی بھٹی میں تپ کر ہی انسانی فطرت کے جو ہر منکشف ہوتے اور چلا پاتے ہیں۔ان کے نزدیک

ایک بھی پتی اگر کم ہو تو وہ گل ہی نہیں جو خزاں نادیدہ ہو بُلبُل وہ بُلبُل ہی نہیں

حادثات ِغم سے ہے انساں کی فطرت کو کمال غازہ ہے آئینہ دل کے لئے گردِ ملال

غم جوانی کو جگا دیتا ہے لطفِ خواب سے کیا ساز سے بیدار ہوتا ہے اس مضراب سے کیا اقبال سرمائی عم کواللہ تعالیٰ کی دین قرار دیتے ہیں وہ جسے چاہے اس دولتِ نایاب سے نواز دے۔

خرید سکتے ہیں دنیا میں عشرتِ پرویز خدا کی دین ہے سرمائی غم فرہاد کیا اقبال اس' متاع بے بہا''کاسوداکی قیمت پرکرنے کو تیار نہیں۔

متاع بے بہا ہے درد وسونے آرز و مندی متاع بے بہا ہے درد وسونے آرز و مندی مقام بندگی دے کرنہ لوں شانِ خداوندی ویا

۔
میری نوائے غم آلود ہے متاعِ عزیز
جہاں میں عام نہیں دولتِ دلِ ناشاد مع جہاں میں عام نہیں دولتِ دلِ ناشاد مع علامہ اقبال خلینِ فن کے باب میں بھی قنوطیت کی مخالفت اور رجائیت کی حمایت کرتے ہیں۔ضربِ کلیم میں این ظم' مشعرِ عجم' میں بی خیال پیش کرتے ہیں۔

> ہے شعرِ عجم گرچہ طرب ناک و دلآ ویز اس شعر سے ہوتی نہیں شمشیرِ خودی تیز

افردہ اگر اس کی نوا سے ہو گلتاں

ہمتر ہے کہ خاموش رہے مرغ سحر خیز الے
اقبال پی نظم''فنون لطیفہ' میں قنوطیت، افردگی اور انفعالیت کی مذمت کرتے ہوئے کہتے ہیں:
مثاعر کی نوا ہو کہ مغنی کا نفس ہو
جس سے چمن افسردہ ہو وہ باد سحر کیا کا
اقبال کے نزد یک وہ فئی تخلیق جوزندگی بخش نہ ہو''سرودِ حرام''کا درجہر کھتی ہے۔
اگر نوا میں ہے پوشیدہ موت کا پیغام
اگر نوا میں ہے پوشیدہ موت کا پیغام
حرام میری نگاہوں میں نانے و چنگ و رباب سے
اور''سرودِ حلال' وہ ہے جس کی تا ثیر سے نم اور خوف سے آزادی مل سکے ۔وہ زندگی و پایندگی کو مقصدِ فن قرار

کھل تو جا تا ہے مغنی کے بم وزیر سے دل نہ رہا زندہ و پایندہ تو کیا دل کی کشود سم م

اُن كِنزديك فن وه ب:

جس کی تا ثیر سے آ دم ہوغم وخوف سے پاک اور پیدا ہو ایازی سے مقام محمود کل

مقامِ گفتگو کیا ہے اگر میں کیمیا گر ہوں یہی سوزِ نفس ہے اور میری کیمیا کیا ہے ۲۲

ا قبال سے پیشتر اُردوشاعری کی روایت میں غالب ہی ایسے شاعر ہیں جوناسازگاری حالات کے باوجود زندگی سے مایوس نہیں ہوتے بلکہ ایک چٹان کی طرح ڈٹے رہتے ہیں جس سے طوفان ٹکراٹکراکر گزرجاتے ہیں۔غالب اپنے اشعار کے آئینے میں ایسے آزاد منش اور قلندر شخص کی صورت نظر آتے ہیں جو کسی بات پرغمز دہ بھی ہوتا ہے تو لمحہ بھر کے لئے۔مصائب کی جو بجلیاں اُن پرگرتی ہیں انہیں کووہ اپنے ماتم خانے کی شمع بنالیتے ہیں۔

غم نہیں ہوتا ہے آ زادوں کو بیش از یک نفس برق سے کرتے ہیں روش، شمعِ ماتم خانہ ہم کلے

زندگی کے مصائب و آرام کے بارے میں ان کے رجائی نقط مُنظر کا اندازہ ان کے خطوط سے بھی لگایا جاسکتا ہے اپنے دوست میرز اتفتہ کومشورہ دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' کیوں ترک لباس کرتے ہو، پہنے کوتہ ارے پاس ہے کیا جس کوا تار پھینکو گے؟ ترک لباس سے قید ہستی مٹ نہ جائے گی۔ بغیر کھائے سپئے گزارانہ ہوگا سختی وستی ، رنج وآ رام کو ہموار کرو۔ جس طرح ہواس صورت سے بہر صورت گزارے جاؤ۔۔۔۔' ۲۸ ہے

غم کے بارے میں غالب کا یہ قلندرانہ اندازا قبال کے قلندرانہ مزاج کے عین مطابق نظر آتا ہے۔وہ احساسِ غم کے ساتھ ساتھ تا بِغِم بھی رکھتے ہیں۔رونا دھونا اور نالہ وفریا دکرنا ان کی شانِ درویثی کے خلاف ہے یعنی:

> نگاہ کرم کہ شیروں کے جس سے ہوش اُڑ جا کیں نہ آہ سرد کہ ہے گو سفندی و مشی ۲۹

> یہ نکتہ پیر دانا نے مجھے خلوت میں سمجھایا کہ ہے ضبط فغال شیری، فغال رو باہی ومیشی سے

''بالِ جبريل''ميں ايک جگه فرماتے ہيں:

ہوں آتشِ نمرود کے شعلوں میں بھی خاموش میں بندہ مومن ہوں نہیں دانۂ اسپند ہر حال میں میرا دل بے قید ہے نخرم کیا چھینے گا غنچے سے کوئی ذوقِ شکر خند اس

ایک زندہ دل اور رجائی احساس رکھنے والا بھی اللہ کی رحمت سے مایوس نہیں ہوتا۔ اقبال اپنی شاعری کے ذریع قوم کوآگاہ کرتے ہیں کہ مایوسی کفر کے مترادف ہے۔

نہ ہونومید، نومیدی زوالِ علم وعرفاں ہے اُمیدِ مر دِمومن ہے خدا کے راز دانوں میں ۳۲ قنوطیت اور مردہ دلی افراد اور اقوام کے لئے نہایت مہلک ثابت ہوتی ہے۔ اس لئے تلقین فر ماتے ہیں کہ: دل مردہ دل نہیں ہے اسے زندہ کر دوبارہ کہ یہی ہے امتوں کے مرض کہن کا چارہ ۳۳۔

ا قبال اس حقیقت سے باخبر ہیں کہ یاسیت اور قنوطیت ایک ایسی لعنت ہے جس میں مبتلا ہو کر افراد اور اقوام ''یفین'' جیسی دولت سے محروم ہو جاتی ہیں:

یقیں افراد کا سرمایۂ تعمیر ملت ہے

یہی قوت ہے جوصورت گرتقذیرِ ملت ہے سے
اقبال کے نزد کیے خطرات وحوادث میں گھر کرہی زندگی گزار نے کا مزہ ہے اس لئے وہ کہتے ہیں کہ:

رفیقش گفت اے یارِ خرد مند
اگر خواہی حیات اندر خطرزی سے

Ĺ

پختہ تر ہے گردشِ پہم سے جامِ زندگی ہے یہی اے بے خبر رانے دوام زندگی ۳۲

ا قبال کی طرح غالب بھی غموں کو گوارا بنانے اور زندگی سے لطف اندوز ہونے کا بھر پورسلیقہ رکھتے ہیں۔ وہ '' رنج نومیدی جاوید'' کو بھی گوارا بنالیتے ہیں تا کہ ان کا نالہ'' زبونی کشِ تا ثیر' نہ ہو۔ ان کے نزدیک سکون سے زیادہ بے قراری، امید سے زیادہ نا اُمیدی اور پانے سے زیادہ پانے کی خواہش اہم ہے۔ جولوگ زندگی کی الفت سے دور بھا گتے ہیں غالب ان کوردکرتے ہیں کیونکہ ان کے نزدیک:

الفتِ گُل سے غلط ہے دعوی وارسکی سرو ہے با وصفِ آزادی، گرفتار چمن سے

رنگِ طرب ہو یاغم محرومی دونوں کو برداشت کرناہی زندگی ہےان کے نز دیک طوفانِ حوادث تو اہلِ بینش کے لئے مکتب کا درجہ رکھتے ہیں:

#### اہلِ بینش کو ہے طوفانِ حوادث مکتب لطمۂ موج کم از سیلی اُستاد نہیں ہے

غالب کی رجائیت انہیں آنو بہانے سے روکے رکھتی ہے۔ ہر طرف مایوی کے کالے بادل چھائے ہوں،
غموں کالشکراٹہ تا چلا آ رہا ہو پھر بھی مسکرا ہے دائم ان کے لبوں پر کھیاتی نظر آتی ہے اور وہ ہنتے کھیلتے موج حوادث سے
عکراتے آگے نکل جاتے ہیں مثلاً میر مہدی مجروح کے نام ایک خط میں مزاح کے انداز میں لکھتے ہیں:
میراحال سنو کہ بے رزق جینے کا ڈھب مجھ کو آگیا ہے۔ رمضان کا مہینہ روزہ کھا کھا کر کا ٹا، آیندہ
خدارزاق ہے کچھاور کھانے کو نہ ملا توغم تو ہے۔ بس صاحب! جب ایک چیز کھانے کو ہوئی اگر چغم
ہی ہوتو پھر کیاغم ہے۔ " وس

رجائیت اورامید پروری ہی کی بدولت غالب کی نظر زندگی کی روش پہلوؤں کی طرف رہتی ہے۔غالب اپنی شگفتہ مزاجی اورعالی حوصلگی کی بدولت غم کی تلخیوں کی ہا سانی گوارا بنالیتے ہیں۔درج ذیل اشعار ملاحظہ سیجئے۔

قض میں مجھ سے رودادِ چن کہتے نہ ڈر ہمر گری ہے جس پہ کل بجلی وہ میرا آشیاں کیوں ہو ہیں

طبع ہے مشاقِ لذت ہائے حسرت کیا کہوں آرزو سے ہے شکستِ آرزو مطلب مجھے اہم

زمانہ سخت کم آزار ہے بہ جانِ اسد وگرنہ ہم تو توقع زیادہ رکھتے ہیں ۲سے ڈاکٹرسیدعبداللّٰدغالب کی اُمیدآ فرینی اور رجائیت کاذکرکرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''غالب کواپنے مم سے لذت حاصل ہوتی ہے بیدہ غمنہیں جس سے دل بیٹھ جاتا ہے بلکہ وہ لذت اور طلب اور بے تابی ہے جس سے لذت آرز وَلَکتی ہے۔۔۔۔۔'سم بہ فیضِ بے دلی نو میدیِ جاوید آساں ہے کشائش کو ہمارا عقدۂ مشکل پیند آیا ہم ہے

ہے موجزن اک قلزم خوں کاش یہی ہو آتا ہے ابھی دیکھئے کیا کیا مرے آگے ہیں

نہ لائے شوخی اندیشہ تاب رنج نومیدی کو سے اس کا عہد تجدید تمنا ہے ۲س

د اكر يوسف حسين خان كہتے ہيں كه:

''ہمارے بیشتر شاعروں کے لہجے میں معمولاً دھیما پن پایا جاتا ہے اورا گرغم کامضمون بیان کرنا ہوتو وہ ایسے نڈھال ہو جاتے ہیں کہ بید دھیما پن مایوی کی ئے بن جاتا ہے۔اس کے برعکس غالب کے یہاں غم کے بیان میں بھی لہجے کا تیکھا پن اور توانائی برقر ارہے۔'' سے

ندکورہ خیال کی تائید کرتے ہوئے شخ محمدا کرام اپنی کتاب 'دھکیمِ فرزانہ' میں رقم طراز ہیں کہ:
''زندگی کی مشکلات اور مصیبتوں کی نسبت مرزا کا نقطہ نظر بھی کسی کم ہمتی یا فروما ئیگی پر بنی نہیں۔ان کا شروع سے ہی خیال تھا کہ مشکلات سے انسان کو سبق سیھنا چا بہیے اور ان سے اپنی اصلاح میں مدد لینی چا بہیے ۔انہوں نے مشکلات کا مردانہ وار اور بڑی ہمت سے مقابلہ کیا اور اپنی زندگی کی شکش کے متعلق بجاطور پر کہا:

می ستیزم با قضا از در باز خویش را بر تینج عرباں میزنم

لعب بہ شمشیر و خنجر ہے کنم بوسہ بر سا طور و پیکال میزنم' مہی لیکن تجربے نے انہیں سکھادیا تھا کہ سب مشکلات انسان کے بس کی نہیں ہوتیں اور زندگی میں کئی ایسے مرحلے آ جاتے ہیں جہاں قضا وقد رکے سامنے سر جھکا نا پڑتا ہے۔ مصائب کے آگے ہتھیا رڈال دینا، رونا پیٹنا غالب کا شیوہ نہیں تھا۔ وہ دولتِ در دکواہلِ دنیاسے چھیا کرسینے میں مستور رکھنا جانتے تھے۔خود فرماتے ہیں:

> سوزشِ باطن کے ہیں احباب منکرورنہ ہاں دل محیط گریہ ولب آشنائے خندہ ہے وہم

ہاں بھی بھی لپ خندال سے آہ وفر یا دبھی نکل ہی جاتی ہے جو فطرتِ انسانی کے عین مطابق ہے۔نفساتِ انسانی کی وضاحت کرتے ہوئے کہتے ہیں:

> کیوں گردشِ مدام سے گھبرا نہ جائے دل انسان ہوں پیالہ و ساغر نہیں ہوں میں ۵۰

> > Į

ول ہی تو ہے نہ سنگ وخشت درد سے بھر نہ آئے کیوں روئیں گے ہم ہزار بار کوئی ہمیں ستائے کیوں؟ آھ اسی خیال کوایک جگہ فکر وفلے فلے کی آمیزش کے ساتھ یوں پیش کرتے ہیں: آگ سے پانی میں بجھتے وقت اُٹھتی ہے صدا ہر کوئی در ماندگی میں نالے سے ناچار ہے اھے

Į

توفیق باندازہ ہمت ہے ازل سے آئھوں میں ہے وہ قطرہ کہ گوہرنہ ہوا تھا ہے

علامہ اقبال کے ہاں تعقل و حکمت غالب سے کہیں زیادہ بڑھ کرتھا اس لئے انہوں نے ثم کی فلسفیانہ تو جے کی ہے 'زبور عجم'' کی ظم'' بندگی نامہ'' میں کہتے ہیں:

غم دو قتم است اے برادر گوش کن شعلهٔ ما را چراغ ہوش کن یک غم است آل که آدم را خورد آل غم دیگر که هر غم را خورد

آں غم دیگر کہ مارا ہمدم است جان ما از صحبتِ او بے غم است ۵۴

لین اے برادرِمحر م! توجہ سے ن کئم دوشم کے ہوتے ہیں ایک وہ م ہے جوخودانسان کو کھا جاتا ہے گراس کے مقابلے میں جو دوسراغم ہے وہ ہرغم کو مٹانے والا ہے۔ یہی دوسراغم ہمارا ہمرم و دمساز ہے اور ہماری جان اس کی ہم نشینی سے فلاح وسکون میں رہتی ہے کیونکہ اس دوسر غیم میں مشرق و مغرب کے ہنگا ہے اور ولو لیخفی ہیں۔علامہ اقبال کا غم یہی دوسری نوعیت کاغم لین دوسرول کوزندہ و غیم یہی دوسرول کوزندہ و بیدار کرنے کے متنی ہیں وہ کہتے ہیں:

جس طرح رفعتِ شبنم ہے مذاقِ رم سے میری فطرت کی بلندی ہے نوائے غم سے ۵۵

غم کی یہی فلسفیانہ تفسیران کی نظم' نفلسفہ غم' میں بھی دیکھی جاسکتی ہے جہاں وہ غم کومصائب وآلام سے نبر دآنر ما ہونے کی مشق کانام دیتے ہیں:

> گوسرا پا کیفِ عشرت ہے شرابِ زندگی اشک بھی رکھتا ہے دامن میں سحابِ زندگی موج غم پہرقص کرتا ہے حبابِ زندگی ہے الم کا سورہ بھی جزوِ کتاب زندگی ۵۲ھے

ا قبآل سے قبل اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصورات شامل ہوگئے تھے ستی کوتو گل اور کا ہلی کو قناعت کا نام دے کرمسلمان' ہاتھ پر ہاتھ پر ہاتھ دھرے محوِغم دوش' بیٹھے تھے ایسے میں اقبآل نے اپنے رجائی خیالات سے اُمتِ مسلمہ کی فعال قو توں کو جگایا اور انہیں خوداعتادی ، روش خمیری ، عزم مسلسل اور کا وشِ پیہم کا سبق سکھایا۔ ان کے نزدیک زندگی سخیرِ حیات ، ترجینے ، پھڑ کنے اور لذت پر واز کا دوسرانام ہے۔

تو اسے پیانۂ امروز و فردا سے نہ ناپ جاودان، پیہم دواں ہردم جواں ہے زندگی کھے

ا قبال کے کلام میں رجائیت اور اُمید آفرین اول تا آخر برقر ارر ہی۔ انہیں یقینِ کامل تھا کہ زندگی کی شام غم ایک نہایک دن ضرور صبح اُمید کی صورت میں نمودار ہوگی۔ ملت کے درخشاں مستقبل پرا قبال کا ایمان ہمیشہ غیر متزلزل رہا۔

کب ڈرا سکتا ہے غم کا عارضی منظر مجھے

ہے بھروسا اپنی ملت کے مقدر پر مجھے ۵۸

نظم دوستمع وشاع "میں مسلمانوں کورجائیت اور زندہ دلی کی تعلیم دیتے ہوئے کہتے ہیں:

بے خبر تو جوہر آئینہ ایام ہے

تو زمانے میں خدا کا آخری پیغام ہے

کیوں گرفتار طلسم بیچ مقداری ہے تو درکھوٹیں سے ہوگے میں شوکتِ طوفاں بھی ہے ہی ہے تو کھمیں شوکتِ طوفاں بھی ہے ہی نظم کا اختتام بھی امیداور خوش کے اس احساس کے ساتھ ہوتا ہے۔

آسال ہوگا سحر کے نور سے آئینہ بیش اور ظلمت رات کی سیماب یا ہو جائے گی شب گریزاں ہوگی آخر جلوہ خورشید سے شب گریزاں ہوگی آخر جلوہ خورشید سے

یہ چمن معمور ہو گا نغمہ توحیر سے ال

ا قبال نے اپنی قوم کو کہیں بھی مایوس کا درس نہیں دیا اور نہ خود ہی اپنی قوم سے مایوس ہوئے:

نو مید نہ ہو ان سے اے رہیرِ فرزانہ

کم کوش تو ہیں لیکن بے ذوق نہیں راہی الے

نہیں ہے نا اُمیدا قبال اپنی کشتِ ویراں سے ذرانم ہو تو بیمٹی بڑی زرخیز ہے ساقی علا

ا قبآل مایوس کن حالات میں بھی بھی مایوس نہیں ہوئے کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ یاس اور قنوطیت ان کے نصب العین کی راہ میں سم قاتل ثابت ہوگی۔وہ مسلمانوں کے زوال کوان کے عروج کا پیش خیمہ سمجھتے ہیں۔ان کی رجائیت اور زندہ دلی انہیں ہمیشہ زندگی کا مثبت رخ دکھاتی ہے۔انہیں امید ہے کہ جس طرح کعبے کوشنم خانے سے پاسباں مل گئے اسی طرح ترکوں کے مصائب ان کی کامیا بی پر منتج ہوں گے۔

اگر عثانیوں پہ کو وغم ٹوٹا تو کیاغم ہے کہ خونِ صد ہزارا مجم سے ہوتی ہے سحر پیداسال

ا قبال کا تمام ترپیغام رجائیت،امیداور قوت پرمبنی ہے نظم'' طلوعِ اسلام'' کے ولولہ انگیز اشعار میں اقبال قوم کو رجائیت کا پیغام کچھ یوں دے رہے ہیں:

خدائے کم بزل کا دستِ قدرت تو زباں تو ہے

یقیں پیدا کرا نے عافل کہ مغلوبِ گماں تو ہے

مکاں فانی کمیں آنی ازل تیرا ابد تیرا
خدا کا آخری پیغام ہے تو جاوداں تو ہے

تری فطرت امیں ہے ممکناتِ زندگانی کی

ہماں کے جوہرِ مضمر کا گویا امتحال تو ہے

سبق پھر پڑھ صدافت کا ،عدالت کا ،شجاعت کا

لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی امامت کا سمالے

الغرض اقبال نے ہرصف بنن میں رجائیت سے بھر پور خیالات پیش کئے ان کا کلام یاس وقنوط سے منزہ اور اُمید ورجاء کا ترجمان ہے۔ غالب اورا قبال کے کلام میں شگفتگی اور زندہ دلی کا جائزہ لیتے ہوئے شنخ محمد اکرام 'حکیم فرزانہ''میں لکھتے ہیں:

"ا قبآل کی نسبت بیتونهیں کہا جاسکتا کہان کی روز مرہ کی زندگی میں شگفتگی اور زندہ دلی کاعضر مرزا

شخ محمد اکرام کی رائے میں تلخ حقائق سے قصداً گریز کرنا کلام اقبال کی خوبی بھی ہے اورخامی بھی۔ کیونکہ اقبال کے بعض مداحوں نے ان کے اشعار سے جور جائیت اخذ کی ہے وہ کھو کھلی اور نقصان وہ ہے نیز بادی النظر میں یہ گمان گزرتا ہے کہ زندگی میں تلخ حقیقوں کی تعداد ہی تھوڑی ہے۔ اقبال کے بعض اشعارا یہے بھی ہیں جن سے یہ غلط خیال جنم لیتا ہے کہ انسانی ارتقاء کی انتہائی منزلیں طے کرنا کوئی مشکل کا منہیں جب کہ مرزا غالب کا کلام اس نقص سے بری ہے۔ غالب نے زندگی کی مشکل اور زیادہ صحیح تصویر پیش کی ہے اور انسانی زندگی کی مشکلات اور تلخیوں کا بھی پورے طور پر ذکر کیا ہے اس لئے جب وہ اپنہیں ہوتے۔ خیس کے جب وہ اپنہیں ہوتے۔ خیس کے جب وہ اپنہیں ہوتے۔ خیس کے جب وہ اپنہیں ہوتے۔ خیسا کہ اقبال کہتے ہیں کہ:

دردشتِ جنونِ من جریل زبول صیدے بردال به کمند آور اے ہمتِ مردانہ! ۲۲

غالب نے بھی ایک شعر میں قریب قریب یہی خیال پیش کیا ہے لیکن حقیقت پیندی اقبال کے شعر سے کہیں

زیادہ ہے

گفتمش ذره به خورشید رسد؟ گفت ''محال'' گفتمش کوششِ من طلبش؟ گفت''رواست'' کل

جہاں تک عملی بلند ہمتی، جرات اور جدو جہد کا تعلق ہے مرزا غالب، اقبال سے پیچھے نہ تھے۔ اردو شاعری کی روایت میں غالب وہ پہلے شاعر ہیں جنہوں نے ''تکنائے غزل'' کوغم جاناں کی محدود وادی سے نکال کر''غم دورال'' اور غم روزگار'' کے لئے بھی جگہ بنائی اور آنے والے شعراء یعنی حاتی اور اقبال کے لئے بٹی راہوں کا تعین کیا۔ جال سپاری، جگرداری، حوصلہ مندی اور رجائیت غالب کی شاعری کا سب سے نمایاں وصف ہے جس کی ہمہ گیراور بھر پورشکل کلام اقبال میں بھی دیکھی جاسکتی ہے۔

#### حوالهجات

٢٢\_ اليضاً ، صفحها ٥٨

٢٣ - اليضاً ، صفحه ٥٨٨

٢٢ ايضاً ، صفحه ١٢٨

٢٥ - ايضاً ، صفحه ١٢٥

٢٦ ـ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٨٧

۲۷\_ غالب، ديوان غالب جديد، صفح ١٠٠

٢٨ عالب، خطوط غالب، مرتبه غلام رسول مهر ، صفحه ١٤٧

٢٩ ـ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو، صفحة ٣٢٣

۳۰ ا قبال و ضرب کلیم ، کلیات ا قبال اُردو ، صفحه ۵۹۲

الله اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفحة الله

٣٢\_ الفأ ، صفح ١٣٢

٣٦٨ و البال، ضرب كليم ، كليات البال أردو، صفحه ١٩٨٨

۳۲ اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ۲۷۳

۳۵۔ اقبال، پیام شرق، کلیاتِ اقبال فارس، صفح ۲۹۳

٣٦ - اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ٢٥٨

سے۔ سے عالب، دیوان غالب جدید، صفحہ۱۱۹

٣٨\_ اليناً، صفحه١٣٥

٣٩ عالب، خطوط غالب، مرتبه غلام رسول مهر، صفحه ٢٢٩

۴۰ عالب، ديوانِ عالب جديد، صفح ١٥٣

اس الضاً، صفحه ١٩٥

٣٢\_ الضاً، صفحه ١٢

٣٣ عبدالله، واكثر، سير، مسائلِ اقبال، صفي

۲۲ - اقبال، پیام مشرق، کلیات اقبال فارس، صفحه ۳۳۳ - ۲۰ عالب، کلیات عالب فارس، جلددوم، صفحه ۲۰۰

# غالب اورا قبال کی نکته آفرینی

# غالب اورا قبال كى نكته آفريني

نکتہ آفرین عام وعامی سے زیادہ زیرک، زیادہ ذکی اور تیز قہم کا مالکہ ہوتا ہے۔ اس کی نگاہ بیں اشیا کی تہہ تک نکتہ آفرین عام وعامی سے زیادہ زیرک، زیادہ ذکی اور تیز قہم کا مالکہ ہوتا ہے۔ اس کی نگاہ بیں اشیا کی تہہ تک پہنچتی ہے اور اسے نت نگی اور تہہ دار با تیں کہنے پر اُ کساتی ہے۔ صرف وہی ہستیاں نکتہ آفرینی پر قادر ہو سکتی ہیں جو تقلید کی بجائے اجتہاد کی قائل ہوں اور پا مال را ہوں پر چلنے کی بجائے اپنے لئے نگی را ہوں کا خود تعین کر سکیں۔ اُردو شاعری کی روایت میں غالب اور علامہ اقبال ، ایسی ظیم ہستیاں ہیں جن کی شاعری جدتے خیل اور ندرت مضامین کا نادر مرقع ہے لہذا معنی آفرینی اور نکتہ نئی کو غالب اور اقبال کی فکر کا ایک مشترک پہلوقر اردیا جا سکتا ہے۔ گو کہ نکتہ آفرینی کا رشتہ اکثر اسلوب سے جوڑ اجا تا ہے کین در حقیقت اِس کے پس پر دہ بھی فکر و خیال ہی کی کارفر مائی نظر آتی ہے۔

معنی آفرینی اور لطافتِ خیال بڑا نازک فن ہے۔ اردوشاعری کی روایت شاہد ہے کہ اکثر و بیشتر شعراء مکتہ آفرینی کے شوق میں اشکال وابہام کی سرحدول تک جا پہنچ لیکن غالب اور اقبال کی نکتہ آفرینی کا معاملہ اس سے جُدا ہے۔ دونوں شعراء کو قدرت کی طرف سے نادرہ کا رخیل عطا ہوا تھا۔ دونوں کی شاعری میں بڑا تنوع اور رنگارنگی ہے اور دونوں کی نکتہ آفرینیاں جدت تحیل اور طرزِ اواکی جدت کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔ شاعری کے بارے میں غالب کی جو رائے تھی اس کا ظہار کرتے ہوئے منٹی ہرگویال تفتہ کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں۔

" بھائی! شاعری معنی آفرینی ہے، قافیہ پیائی نہیں ہے' لے

خودا پی شاعری کے باب میں اُن کا دعویٰ یہ ہے کہ

فکر میری گہر اندوزِ اشارات کثیر کلک میری رقم آموزِ عباراتِ قلیل میرے ابہام یہ ہوتی ہے تصدق توضیح میرےاجمال سے کرتی ہے تراوش تفصیل سے

جب كەعلامدا قبال اپنى فكر بلندى بابت فرماتے ہیں

صفت برق چمکتا ہے مرا فکر بلند

کہ بھٹکتے نہ پھریں ظلمتِ شب میں راہی سے
ایک جگہ شعر کی حقیقت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

میں شعر کے اسرار سے محرم نہیں لیکن

یہ نکتہ ہے تاریخ امم جس کی ہے تفصیل

وہ شعر کہ پیغام حیات ابدی ہے

یا نغمہ جبریل ہے یا بانگ سرافیل سے

یا نغمہ جبریل ہے یا بانگ سرافیل سے

یا بانگ سرافیل سے

یا بانگ سرافیل سے

یا بانگ سرافیل سے

علامہ اقبال سراپا کتہ آفرین اور نکتہ شناس شاعر سے۔ایک مفکر شاعر ہونے کے ناتے ان کی نکتہ آفرین کا مقام و مرتبہ بہت بلند ہے۔اسی لئے ان کی سی نکتہ آفرین کسی اور کے بس کی بات نہیں لیکن یہ ایک حقیقت ہے کہ نکتہ آفرین کی ابتداء بھی اقبال سے پہلے غالب کے یہاں ہو چکی تھی۔خود علامہ اقبال کو غالب کی شاعری کے اس رخ نے بے حد متاثر کیا تھا۔مرز اغالب کی شان میں کھی جانے والی نظم میں فرماتے ہیں:

فکرِ انسال پرتری ہستی سے بیر دوش ہوا ہے پر مرغِ شخیل کی رسائی تا کجا لطف گویائی میں تیری ہمسری ممکن نہیں ہوتخیل کا نہ جب تک فکرِ کامل ہم نشیں میرے فردوں شخیل سے ہے قدرت کی بہار تیری کشتِ فکر سے اُگتے ہیں عالم سنرہ وار ہے تیری کشتِ فکر سے اُگتے ہیں عالم سنرہ وار ہے

# غالب كى نكته آفرينى:

غالب سے پیشتر اردوغزل اپنی معنوی لطافت سے محروم ہو چکی تھی۔لفظی تراش خراش، نازک تشبیہوں اور استعاروں پر تمامتر زورصرف کر دیا جاتا تھا۔شعر کے ظاہری حسن کو کھار بخشاہی مقصود بالذات ہوکررہ گیا تھا۔ایسے میں عالب اس صور تحال کے خلاف آواز بلند کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ہیں اہلِ خرد کس روشِ خاص پہ نازاں پابستگی رسم و رو عام بہت ہے کے

غالب کی جدت پیند طبیعت اور نکته رَس فطرت نے پامال راستوں پر چلنا اپنی شان کے خلاف سمجھا اور اپنے " ''قصرِ شاعری'' کی بنیا د جدت طرازی پر استوار کی بقول آل احمد سرور:

''اس جدت طرازی میں جدتِ نخیل، جدتِ طرزادااور جدتِ استعارات وتشبیهات، جدتِ محاکات اور جدتِ الفاظ سب محاسنِ شعری جاتے ہیں'' \_ کے

غالب کی جدت پسندی انہیں ہروقت نیاانداز اورنئ بات پیدا کرنے پراکساتی رہتی تھی وہ نکتہ آفرینی کے اس حد تک دلدادہ تھے کہنٹی اختر اعات ہی کو کمالِ شاعری سمجھتے تھے۔غالب کواپنی نکتہ آفرین طبیعت کا خود بھی احساس تھا۔ عبدالرزاق شاکر کے نام ایک خط میں اِس شعر کو کہ:

> شوق ہر رنگ رقیبِ سرو سامال نکلا قیس تصور کے پردے میں بھی عریاں نکلا

> > ا بنی نکته آفرین کا نتیج قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"---- يايك بات مين ناي طبعت سے ئى نكالى ہے جيسا كماس شعرمين:

نهيل ذريعهُ راحت جراحت پيکال

وہ تینج زخم ہے جس کو کہ دلکشا کہیئے' م

علامہ نیاز فتح پوری کے خیال میں اگر غالب کی دیگر تمام خصوصیات کونظر انداز کر کے صرف اسی ایک خصوصیت کوسا منے رکھا جائے تو بھی ان کے با کمال غزل گوہونے سے انکار نہیں کیا جاسکتا وہ فرماتے ہیں:

'' محض معنی آفرینی یقیناً کوئی وزن نہیں رکھتی ،اگروہ کسی ذہین مطالعہ کا نتیج نہیں ہے ،لیکن ایک با کمال شاعر کی معنی آفرینی باوجود نزا کتِ تخیل کے نہ فطری حدود سے آگے بڑھتی ہے اور نہ زبان و بیان کے لئا طاحت ہوتی ہے بلکہ وہ فلسفہ ایسے خشک مباحث میں بھی رنگینی پیدا کر کے غزل کی حدود میں بھی رنگینی پیدا کر کے غزل کی حدود میں لئے تی ہے۔۔۔۔۔۔

غالب کی نکته آفریینیاں زیادہ تر جدتِ ادا،حسنِ تعبیر، ابداع بیان ، جوش وسرمستی کی صورت میں نظر

آتی ہیں اور ایسے حسن کے ساتھ کہ حد سے زیادہ مبالغہ کی حالت میں بھی وجدان اس سے بور الطف اُٹھا تا ہے۔' ق

نکتہ آفرینی کی بھی دواقسام ہیں لیعنی لفظی اور معنوی نکتہ آفرین ۔ لفظی نکتہ آفرینی کا مقصدا پی زباندانی کا اظہار
اور سطی قتم کی ذہنی برتری اور سبقت کا احساس ہوتا ہے جب کہ معنوی نکتہ آفرینی کے ذریعے شاعر اپنے تجرب اور
احساس کی باریکیوں کوشعر میں سموکر قاری کے ذہن پر دستک دیتا ہے۔ غالب اور اقبال دونوں کے یہاں لفظی نکتہ آفرینی
سے زیادہ معنوی نکتہ آفرینی پر زور دیا گیا ہے۔ وہ شعر میں ' ورائے شاعری چیزے دگر' کے قائل تھے۔ تکلف وصنع اور
لفظی شعبدگری انہیں مطلوب نہقی۔

غالب کے اردو دیوان میں شاید ہی کوئی ایسا خیال مل سکے جو بالکل نیا اور اچھوتا نہ ہو۔ انہیں بات بات میں نکتے پیدا کرنے میں کمال حاصل تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی شاعری میں معانی کی مختلف سطحیں ملتی ہیں۔ سرسری نظر میں شعر کامفہوم کچھ ہوتا ہے اورغور کرنے پر نئے نئے معانی نکلتے چلے آتے ہیں۔خود انہیں بھی اپنے کلام کی اس خوبی کا اس خوبی کا احساس تھاتبھی فرماتے ہیں کہ:

گنجینہ معنی کا طلسم اس کو سمجھئے جولفظ کے غالب میرے اشعار میں آ دے جل

مولانا حاتی نے کلام عالب کی اس خوبی کو 'بہلوداری' سے تعبیر کیا ہے۔ان کی رائے کے مطابق: ''ان کے اکثر اشعار کا بیان ایسا پہلودار واقع ہوا ہے کہ بادی النظر میں اس سے کچھاور معنی مفہوم ہوتے ہیں، مگر غور کرنے کے بعد اس میں ایک دوسرے معنی نہایت لطیف بیدا ہوتے ہیں، جن سے وہ لوگ جوظا ہری معنوں پر قناعت کر لیتے ہیں، لطف نہیں اُٹھا سکتے۔''الے

> سرایا رمنِ عشق و ناگزیرِ الفتِ مستی عبادت برق کی کرتا ہوں اور افسوں حاصل کا ملے

کوئی ورانی سی ورانی ہے دشت کو دکیھ کے گھر یاد آیا سالے

نا کردہ گناہوں کی بھی حسرت کی ملے داد یا رب اگر ان کردہ گناہوں کی سزا ہے سالے

ہوں کو ہے نشاطِ کار کیا کیا نہ ہو مرنا تو جینے کا مزا کیا ۵اِ

وفاداری بشرطِ استواری اصل ایماں ہے مرے بت خانے میں تو کعبے میں گاڑو برہمن کو آلے

ملنا اگر ترا نہیں آساں تو سہل ہے دشوار تو یہی ہے کہ دشوار بھی نہیں کے

کیونگر اُس بت سے رکھوں جان عزیز کیا نہیں ہے مجھے ایمان عزیز ۱<u>کے</u>

غالب کی بینکته آفرینیاں زیادہ ترجّدت اداکی عکاسی کرتی ہیں۔ غالب کی اسی انفرادیت اور جدت ببندی کو ڈاکڑسلیم اخر ''نرگسیت' اور 'الفتِ ذات' سے تعبیر کرتے ہیں۔ ولے نثر ہو یا شاعری غالب ہرجگہ اپنی انفرادیت کے اظہار کی ہرممکن کوشش کرتے ہیں۔ وہ اپنے خیالات کے اظہار میں اپنی '' میں'' کا جوش کہیں نہیں دبا پاتے وہ دنیائے عشق کی نامور ہستیوں سے نہ صرف اپنا موازنہ کرتے ہیں بلکہ ان پر طنز کرتے ہوئے اپنی برتری کا اظہار بھی کرتے ہیں۔ حقائق کی جبتو میں انہوں نے جا بجا'' بت شکن' کی ہے بقول پروفیسر اختشام حسین:

'' رسم پرستی اور تقلید کے خلاف حساس انسان ہمیشہ آواز اُٹھاتے رہے ہیں لیکن جس شاعر کی آواز میں بت شکنوں کے نعرے کی گونج پیدا ہوئی وہ غالب ہی ہیں''۔ بی

پروفیسراختام حین کی رائے کے مطابق زندگی کو نے تخریوں کی راہ پرڈالنا، بند ہے تکے اصولوں سے انحواف کر کے زندگی میں نئی قدروں کی جبتی کرنا بت شکنی ہے اور غالب کی تمام شاعری میں بیمل جاری وساری نظر آتا ہے جس شخص کواپنی نگاہ اور اپنی فکر پراعتا دہووہ سنی سائی باتوں پریفین رکھنا گوارانہیں کرتاوہ مسلمات اور معتقدات جنہیں لوگ آتا ہے جس سنائی باتوں پریفین رکھنا گوارانہیں کرتا وہ مسلمات اور معتقدات جنہیں کرتے ۔ اپنی آئی میں بند کر کے شامیم کرتے ہے آتا ہے ہیں ۔ غالب ان سے انحواف کرنے میں کوئی جج کے محسوس نہیں کرتے ۔ اپنی فارسی شعر میں اعتراض کرنے والوں سے کہتے ہیں کہ مجھ سے مت الجھو بلکہ حضرت ابراہیم کو دیکھو جب کوئی صاحب نظر ہوجا تا ہے تواپنے بزرگوں کی راہ سے ہٹ کرئی راہ بنا تا ہے ۔ الیعنی

بامن میاویز اے پدر فرزند آزر رانگر! ہرکس کہ شدصاحب نظر، دینِ بزرگاں خوش نکرد۲۲

غالب نے قدیم تامیحی روایتوں سے انحراف کرتے ہوئے جس مکت آفرینی ، شوخی وظرافت اور بذلہ سنجی سے کام لیا ہے اس کی مثال ہمیں ڈھونڈ سے سے ہیں ملتی مثلاً شیریں فرہاد کی عشقیہ داستان پر انہوں نے کڑی تنقید کی ہے۔ فرہاد ان کے نزدیک ایک اناڑی قتم کا عاشق تھا جورسوم وقیود کا پابندرہا۔ بھلا سر پھوڑ کر بھی بھی محبوب کا وصل نصیب ہوسکتا ہے۔ درج ذیل اشعار ملاحظہ بھیجئے۔

تیشے بغیر مر نہ سکا کوہکن اسد سر گشتهٔ خمارِ رسوم و قیود تھا ۲۳

کوہکن نقاشِ یک تمثال شیریں تھا اسد سنگ سے سر مار کر ہووے نہ پیدا آشنا ۲۳

عشق ومزدوري عشرت گهه خسر و، کیا خوب هم کو تشلیم نکو نامي فرباد نهیں ۲۵ غالب فرہاد پراپی برتری کاسکہ جماتے ہوئے کہتے ہیں کہ فرہاد کے برعکس غالب تو ایک ایساعاش ہے جو تیشے بغیر بھی عشق میں جان دے سکتا ہے۔

مرگیا صدمهٔ یک جنبشِ لب سے غالب ناتوانی سے حریفِ دمِ عیسیٰ نه ہوا ۲۲ غالب ''اعجازِ مسیحا''اور''دمِ عیسیٰ ''کوبھی محض ایک سنی سنائی بات سے زیادہ اہمیت دینے کو تیار نہیں۔ اکھیل ہے اورنگ سلیمال ، مرے نزدیک اک بات ہے اعجازِ مسیحا مرے آگے کئے

ایک جگہ یہ خیال پیش کیا ہے کہ لپ لعل کے کشتوں کولپ عیسیٰی کی جنبش قیامت میں بھی زندہ نہیں کرسکتی۔ جب کہ لپ عیسیٰی کی جنبش عیسیٰی کی جنبش سے روزِ قیامت مردے زندہ ہو کر قبروں سے اٹھیں گے لیکن لب مجبوب کے مارے ہوؤں کی نیند مزید اس قیامت کی ہے کہ حضرت عیسیٰ کے لب ملنے سے پنگوڑا ملنے لگتا ہے جس سے جھولے میں سونے والے کی نیند مزید گہری ہوجاتی ہے۔

لبِ عیسیٰ کی بُحنبش کرتی ہے گہوارہ جنبانی قیامت گشتہ لعلِ بتاں کا خواب سکیں ہے 17

''کووطور''کی بابت بینکته پیدا کیا ہے کہ پہاڑ ایک تنگ ظرف میخوار ثابت ہوا جو برقِ بخل کے نشہ کو نہ سہہ سکا اور جل کررا کھ ہوگیا۔ برقِ بخلی طور پر گرنے کی بجائے ہم پر گرنی چاہئے تھی کیونکہ پہاڑ کے مقابلے میں ہم حضرتِ انسان ہیں اور صرف ہمارا ظرف ہی اس بخلی کا متحمل ہوسکتا تھا الغرض شراب نوش کوشراب اس کے ظرف اور حوصلے کے مطابق ملنی چاہئے۔

گرنی تھی ہم پہ برقِ تجبّی نہ طُور پُر دیتے ہیں بادہ ظرفِ قدح خوار دیکھ کر ۲۹

ایک جگہ شوخی طبع سے کام لیتے ہوئے بیاح چھوتا خیال پیش کیا ہے کہ آ و کو وِطور پر جا کرہم بھی قسمت آ زمائی کر لیں۔لازم تونہیں کہ حضرت موسیٰ دیدارِ الٰہی سے محروم رہے اور انہیں صاف جواب دے دیا گیا کہ'' تونہیں دیکھ سکتا۔'' ممكن بهمارى درخواست بارگاوالهل ميں قبوليت ياسكے۔

کیا فرض ہے کہ سب کو ملے ایک ساجواب آؤ نہ ہم بھی سیر کریں کوہ طور کی ہسے

غالب کوحضرت خضر کی رہنمائی بھی منظور نہیں۔اوّل تو اُن کی رہنمائی پر بھروسے نہیں کیا جاسکتا کیونکہ انہوں نے جو کچھ سکندر کے ساتھ کیاوہ سب برظا ہر ہے۔

> لازم نہیں کہ نصر کی ہم پیروی کریں مانا کہ اک بزرگ ہمیں ہم سفر ملے اس

> کیا کیا خطر نے سکندر سے اب کسے رہنما کرے کوئی ۳۲

ایک جگہ خضر کی بیاباں نوردی کو مذاق کا نشانہ بناتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ کیا کہ چوروں کی طرح چھپے پھرتے ہو۔ زندہ تو ہم ہیں کہ ہمیں ایک زمانہ جانتا ہے۔ مزا تو جب ہے کہ ہماری طرح مخلوق کے سامنے آؤاور پھراپنی انا کا اظہار کرو۔

> وہ زندہ ہم ہیں کہ ہیں روشناسِ خلق اے خصر نہ تم کہ چور بنے عمر جاوداں کے لئے سسے

> > ایک جگه بیخیال پیش کیا ہے۔

حریفِ مطلب مشکل نہیں فسونِ نیاز دعا قبول ہو یا رب کہ عمرِ خصر دراز ۳۳

ایک جگه حضرت ابراہیم سے اپنا مقابلہ کرتے ہیں۔ان کامعجز ہ تھا کہ وہ آگ میں نہیں جلے تھے لیکن میرامعجز ہ بیہ ہے کہ میں شعلہ وشرر کے بغیر بھی جل رہا ہوں بیہ بات غیر مذکورر کھی ہے کہ حضرت ابراہیم کا آگ میں نہ جلنا بڑا معجز ہ ہے یا میر ابغیر آگ کے جلنا: شنیدہ ای کہ بآتش نسوخت ابراہیم میں ہے۔ بہت کہ بیس کہ بے شرر وشعلہ می توانم سوخت ہے۔ بہت کہ بیس کہ بے شرر وشعلہ می توانم سوخت ہیں۔ عالب اس شعر میں دیدہ وشنیدہ کا فرق بتاتے ہوئے اپنی برتری واضح کررہے ہیں۔ جنت کی حقیقت کے بارے میں بھی عالب کی رائے عام لوگوں سے ہٹ کر ہے۔ اس لئے انہیں ایسی عبادت ہو۔ بھی منظور نہیں جس کا صلہ جنت ہو۔

طاعت میں تا رہے نہ ہے و آنگیس کی لاگ دوزخ میں ڈال دو کوئی لے کر بہشت کو

ہول منحرف نہ کیوں رہ و رسم ِ ثواب سے ٹیڑھا لگا ہے قط قلم سر نوشت کو ۳۲ سے

ستائش گر ہے زاہد اس قدر جس باغ رضواں کا وہ اک گلدستہ ہے ہم بےخودوں کے طاق نسیاں کا سے

منصور حلاج کا اظہارِ حقیقت کی پاداش میں دار پر چڑھ جانا غالب کے نزد یک کوئی وقعت نہیں رکھتا۔ وسیع النظری کا تقاضاہے کہ احساس وسعت سے مغلوب نہ ہوا جائے اور اس سلسلے میں لب کشائی سے گریز کیا جائے۔

> قطرہ اپنا بھی حقیقت میں ہے دریالیکن ہم کو تقلیدِ تنک ظرفی منصور نہیں ۳۸

جامِ جشید کا کوئی بدل دنیا میں موجود نہیں اس کے باوجود غالب اپنے مٹی کے بیالے کو جامِ جمشید پرتر جیج دیتے ہیں کیونکہ ٹی کا بیالہ ٹوٹ جائے تو بازار سے دوسراخریدا جاسکتا ہے بقول حاتی:

'' یہ بالکل نیا خیال ہے جو پہلے کہیں نظر سے نہیں گزرا''وس

اور بازار سے لے آئے اگر ٹوٹ گیا ساغر جم سے میرا جام سفال اچھا ہے ہیں ایک جگہ یہ بلیغ مضمون تمثیل کے پیرائے میں پیش کیا ہے کہ اگر دنیا میں اہلِ ہمت کا وجود ہوتا تو وہ اسے ناچیز سمجھتے اور اس کی طرف نظرِ التفات نہ کرتے اور دنیا ویران ہو جاتی۔ دنیا اسی لئے آباد ہے کہ یہاں اہلِ ہمت مفقو د ہیں۔ جس طرح میخانے میں کوئی مے خوار نہیں ہے۔ اسی طرح عالم کامعمور اور آباد ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ یہاں اہلِ ہمت موجود نہیں۔

رہا آباد عالم اہلِ ہمت کے نہ ہونے سے بھرے ہیں جس قدرجام وسبومیخانہ خالی ہے اس

غزل کامرکزی موضوع حسن وعشق ہے لہذا غالب کی غزل میں بھی مضامین حسن وعشق کو بنیا دی اہمیت حاصل ہے۔ یہ مضامین غالب کی ندرتِ فکر کا شاہ کار قرار دیئے جاسکتے ہیں بقول پر وفیسر حمید احمد خان:

''غالب کے اردواور فارس کلام میں حسن وعشق کو ایک نمایاں جگہ حاصل ہے۔ان اشعار میں وہی تنوع، جدت طرازی اور نکتہ آفرینی نظر آتی ہے جو دیوان اور کلیات کے دوسرے مضامین کا امتیاز خاص ہے اگر مرزا غالب اپنے کلام کا صرف یہی حصہ چھوڑ جاتے تو بھی ان کا شار دنیا کے بڑے بڑے شاعروں میں ہوتا۔'' ۲ ہی

غالب نے حسن وعشق کے حوالے سے نئے نئے مضامین اختراع کئے ہیں اردوغزل کی روایت میں شاید غالب ہی ایسے شاعر ہیں جو مُسنِ محبوب بربھی چوٹ کرنے سے نہیں چو کتے۔

لوچھ مت رسوائی انداز استغنائے حسن

دست مرہون حنا، رخسار رہن غازہ تھا ۳۳

اُن کواس دن کا نظارہے جب محبوب خودان کے ناز اُٹھائے۔

وہ بھی دن ہو کہ اس سمگر سے

ناز کھینچوں بجائے حسرت ِ ناز ۲۲س

غالب نے مضامینِ حسن وعشق کے ذیل میں نکتہ آفرینیوں کی جو بہار دکھائی ہے اُسے درج ذیل شعری حوالوں میں بخو بی محسوس کیا جاسکتا ہے۔ شب کوکسی کے خواب میں آیا نہ ہو کہیں دکھتے ہیں آج اُس بتِ نازک بدن کے یانو ہے

دیکھو تو دلفریمی اندازِ نقشِ پا موجِ خرامِ یار بھی کیا گل کتر گئی ۲۸م

ان پری زادوں سے لیں گے ضُلد میں ہم انتقام قدرت ِحق سے یہی حوریں اگرواں ہو گئیں سے

ہوا ہوں عشق کی غار تگری سے شرمندہ سوائے حسرت ِ تقمیر گھر میں خاک نہیں ہے

ہم پکاریں اور کھلے یوں کون جائے یار کا دروازہ پائیں گر کھلا ہی

سرایا رمنِ عشق و ناگزیرِ الفت ِ ہستی عبادت برق کی کرتا ہول اور افسوس حاصل کا ۵۰

میں نے کہا کہ بزمِ ناز چاہیئے غیر سے تھی سن کرستم ظریف نے مجھ کواٹھا دیا کہ یوں اہے

عالب کا ذہن جس ، نگاہ تیز اور شخصیت تہددارتھی۔ شوخی وظرافت ان کی فطرت میں پھھاس طرح آ میز کی گئی میں جسے ساز میں سُر چھپے ہوئے ہوتے ہیں۔ اپنی اِسی فطری شوخی سے کام لے کرا کثر وہ اپنے اشعار کے مفہوم کو بے حد

پُرلطف بنادیتے ہیں شایداس لئے حاتی نے ان کے لئے''حیوان ظریف'' کالقب پبند فرمایا اُن کی رائے کے مطابق: ''مرزا اپنی خوش طبعی کے ہاتھوں اس قدر مجبور تھے کہ سی موقعے پر شوخی اور خوش طبعی کو ہاتھ سے نہ جانے دیتے تھے۔'' ۵۲

غالب نے اپنی اس فطری بذلہ شجی سے کام لیتے ہوئے بھی مضامین کوجدت بخشی ہے اور نئے نئے لکتے پیدا کئے ہیں۔ ڈاکٹرعباوت بریلوی اُن کی غزل میں شوخی کے پہلو کا جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں:

''غالب ایک بردی ہی رنگین ،ایک بردی ہی پرکاراور پہلودار شخصیت رکھتے تھے اوراس رنگین ، پرکاری اور پہلودار شخصیت رکھتے تھے اوراس رنگین ، پرکاری اور پہلوداری کی جھلک ان کی ایک ایک بات میں نظر آتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ روتوں کو بھی ہنا سکتے ہیں ،مردوں میں بھی جولانی کی لہردوڑ اسکتے ہیں ۔ان کے پاس ایک ایسا جادو ہے کہ جس طرف بھی وہ جا نکلتے ہیں۔ ہر چیز سے زندگی اُ بلنے گئی ہے۔ سوتے ہوؤں کو جگانا ، جا گتے ہوؤں کو ہنانا ، بھتے ہوؤں کو بلندیوں پر پہنچانا اُن کے لئے جیسے کوئی بات ہی نہیں۔' ساھ

درج ذیل اشعار ملاحظہ سیجئے جن میں غالب اپنی شوخی فکر سے کام لے کر نئے نئے مضامین سانچے میں ڈھالتے نظر آتے ہیں۔

> پکڑے جاتے ہیں فرشتوں کے لکھے پرناحق آدمی کوئی ہمارا دم تحریر بھی تھا ۹۳ھے

کہتے ہونہ دیں گے ہم ، دل اگر پڑا پایا دل کہاں کہ گم کیجئے ، ہم نے مدعا پایا ۵۵

چاہتے ہیں خوب رویوں کو اسد آپ کی صورت تو دیکھا چاہیے ۵۲ھے

در پہر ہنے کو کہا اور کہہ کے کیسا پھر گیا جتنے عرصہ میں مرا لپٹا ہوا بستر کھلا ہے

#### گدا سمجھ کے وہ جیپ تھا مری خوشامد سے اُٹھااوراُٹھ کے قدم میں نے پاسباں کے لئے ۵۸ھ

بات بات میں باریکیاں اور نزاکتیں پیدا کرنے کافن غالب کوخوب آتا تھاوہ اپی طبیعی ذہانت اور فطری شوخی سے کوئی نہ کوئی ایسا موقعہ ضرور تلاش کر لیتے تھے جہاں وہ خود بھی مسکراتے اور پڑھنے والے کو بھی مسکرانے کی وعوت دیتے۔ ان کی ہنمی اکثر بڑی پُر اثر اور معنی خیز ہوتی ہے جسے گرانقدراد بی سرمایہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ علامہ اقبال نے غالب کی شوخی تحریر کو مراجتے ہوئے فوب کہا ہے کہ

زندگی مضمر ہے تیری شوخی تحریر میں تاب گویائی سے جنبش ہے لب تصویر میں ۹۹ ہے خود غالب کا بیشعران کی تکته آفرینی کا اعتراف ہے۔

ادائے خاص سے غالب ہوا ہے تکته سرا صلائے عام ہے یارال تکته دال کے لئے ک

## علامها قبآل كى نكته آفرينى:

علامہ اقبال کوسرا پا نکتہ آفریں اور نکتہ شناس شاعر ہونے کا شرف حاصل ہے لیکن ان کی نکتہ آفرینی کا معاملہ غالب سے جدا ہے کیونکہ غالب کا دائرہ خیال ایک فرد کی ذات ،اس کے تجربات اور محسوسات کے گردگھومتا ہے جب کہ علامہ اقبال نے اپنی شاعری کوذات کے دائر ہے ہے نکال کر آفاقیت اور ہمہ گیری عطا کی ۔اُن کے نزدیک:

ولوں میں ولولے آفاق گیری کے نہیں اُٹھتے نگاہوں میں اگر پیدا نہ ہو اندازِ آفاقی الے

غالب غزل کے شاعر تھے لہذا ان کی نکتہ آفرینیاں جستہ جستہ غزل کے اشعار میں جلوہ ساماں ہیں۔ جب کہ اقبال نے اپنے پیغام اوراس کے موثر ابلاغ کومدِ نظرر کھتے ہوئے نظم کو منتخب فرمایا اور اُردونظم کی دنیا میں انقلاب برپاکر دیا۔ ڈاکٹر اسلم انصاری کی رائے کے مطابق:

''جس طرح مرزاغالب نے اردوغزل کوآفاقی شاعری کالب ولہجہ عطا کیا تھااسی طرح اقبال نے بھی بیک جست اردونظم کو دنیا کی بلند پایہ شاعری کا ہم عنان وہم زباں بنادیا۔ اردونظم جوابھی تک

کیارٹی،سادہ اورنقشِ مٹری تھی اقبال کے ہاتھوں پہلودار، پیچیدہ اوررنگین بن گئے۔" کالے کانتہ آفرینی اورخیال افروزی آسانی سے ہاتھ آجانے والافن نہیں ہے اس کے لئے سلقہ اور شعور چاہئے کیونکہ خیال افروزی اور نکتہ آفرینی کے ذریعے شاعر قاری تک وہ معانی بھی پہنچا دیتا ہے جو بظاہر مذکور نہیں ہوتے۔ تہددار الفاظ: خیالات اور افکار کے ایک سلسلے کو جگا دیتے ہیں اگر شاعر اس فن کو برتنے کے سلیقہ سے نا واقف ہوتو مقاصد کا الفاظ: خیالات اور افکار کے ایک سلسلے کو جگا دیتے ہیں اگر شاعر اس فن کو برتنے کے سلیقہ سے نا واقف ہوتو مقاصد کا خصول مشکل ہے اور سلیقہ مسلسل مشل اور ریاض ہی سے حاصل ہو سکتا ہے اس لئے اپنی نظم ''ایجادِ معانی'' میں اقبال فرماتے ہیں:

ہر چند کہ ایجادِ معانی ہے خداداد

کوشش سے کہاں مردِ ہنر مند ہے آزاد
خونِ رگ معمار کی گرمی سے ہے تغییر
مے خانۂ حافظ ہو کہ بت خانۂ بنجراد
بے محتِ پہم کوئی جوہر نہیں کھاتا
روش شررِ نیشہ سے ہے خانۂ فرہاد سی

سیدعابدعلی عابد کی رائے کے مطابق:

" ہر بڑافنکارخیال افروزی کے رموز واسرارسے واقف ہوتا ہے۔ بھی تلمیحات سے ، بھی استعارے اور کنائے سے ، بھی الفاظ کی رمزی اور ایمائی دلالتوں سے اور بھی الفاظ کے صوتی اور معنوی تلازموں سے کام لے کراور فائدہ اُٹھا کر معانی کی مختلف سطحوں اور تہوں کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ خیال افروزی انداز کی وہ صفتِ خاص ہے جو معانی کی مختلف سطحوں اور تہوں کی جھلک دکھاتی ہے اور معانی تازہ کا بھی سراغ دیتی ہے جو شاعر کے علم میں بھی نہ تھے۔" مہیں ان معانی تازہ کا بھی سراغ دیتی ہے جو شاعر کے علم میں بھی نہ تھے۔" مہیں

ا قبال کے یہاں بین اپن نکھری ہوئی اور ترقی یا فتہ صورت میں کھل کرسا منے آتا ہے۔ان کی نکتہ آفرینیوں کو نہ صرف مختلف اشعار کی صورت میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے بلکہ پوری کی پوری منظومات بھی ندرت خیال اور جدت فکر کی آئینہ دار ہیں بقول ڈاکٹر محمد ریاض

''ا قبال کی شاعری اوّل سے آخر تک مشاہداتی نکتوں سے بھر پورنظر آتی ہے۔''۵۲ے اگر صرف'' بانگ درا'' کا حصہ اول (۱۹۰۵ تک کا کلام) ہی اُٹھا کر دیکھیں تو اس میں پھول ،ابر کہسار ، شمع و پروانہ، آفاب صبح، گل پژمردہ ، ماہ نو ، جگنواور ستارہ صبح کے بارے میں شاعر کے مشاہدات نہایت لطیف اور گہرے ہیں۔ چند نمونے ملاحظہ کیجئے۔

اے ہمالہ! داستاں اُس وقت کی کوئی سنا مسکنِ آبائے انسال جب بنا دامن ترا کچھ بتا اُس سیدھی سادی زندگی کا ماجرا داغ جس پرغازہ رنگ تکلف کا نہ تھا ہال دکھادے اے تھور پھر وہ شبح وشام تو دوڑ پیچھے کی طرف اے گردش ایا م تو ۲۲ دوڑ بیکھے کی طرف اے گردش ایا م تو ۲۲ دوڑ بیکھے کی طرف اے گردش ایا م تو ۲۲

گرنا ترے حضور میں اس کے نماز ہے تھے سے دل میں لذتِ سوز وگداز ہے پچھاس میں جوش عاشق حسن قدیم ہے چھوٹا سا طور تُو، یہ ذرا ساکلیم ہے کلے جھوٹا سا طور تُو، یہ ذرا ساکلیم ہے کلے

تجھ پہ برساتا ہے شبنم دیدہ گریاں مرا ہے نہاں تیری اُداسی میں دل دریاں مرا میری بربادی کی ہے چھوٹی سی اک تصویر تو خواب میری زندگی تھی جس کی ہے تعبیر تو ہمچونے از نیستانِ خود حکایت می کنم

بشنواے گل! از جدائیہا شکایت می کنم ۸۲ "گلِ پژمرده"

چرخ نے بالی چرالی ہے عروسِ شام کی نیل کے پانی میں یا مچھلی ہے سیم خام کی 19

. د ماه نو '' میری قدرت میں جو ہوتا، تو نہ اختر بنتا قعرِ دریا میں چمکتا ہوا گوہر بنتا وال بھی موجوں کی کشاکش سے جو دل گھبراتا چھوڑ کر بحر کہیں زیب گلو ہو جاتا زندگی وہ ہے کہ جو ہو نہ شناسائے اجل کیا وہ جینا ہے کہ ہوجس میں تقاضائے اجل کیا وہ جینا ہے کہ ہوجس میں تقاضائے اجل ہو کر ہے یہ انجام اگر زینتِ عالم ہو کر کیوں نہ گر جاؤں کسی پھول پر شبنم ہو کر دیے کہ موکس کیوں نہ گر جاؤں کسی پھول پر شبنم ہو کر دیے

'' گورستان شاہی' کصتہ سوم کی ایک ایک ایک نظم ہے جوسوز واثر سے معمور ہونے کے ساتھ ساتھ شاعرانہ مصوری کی ایک حسین مثال ہے کہ پڑھنے والے پر وجد کی سی کیفیت طاری ہوجاتی ہے:

باغ میں خاموش جلسے گلستاں زادوں کے ہیں وادی کہسار میں نعرے شباں زادوں کے ہیں زندگی سے بیہ پرانا خاکداں معمور ہے موت میں بھی زندگانی کی تڑب مستور ہے پیتاں چھولوں کی گرتی ہیں خزاں میں اِس طرح دستِ طفلِ خفتہ سے رنگیں کھلونے جس طرح اِس نشاط آباد میں گوعیش بے اندازہ ہے ایک غم لیعنی غم ملت ہمیشہ تازہ ہے ایک ایک غم لیعنی غم ملت ہمیشہ تازہ ہے ایک

'' دنظم شکوه'' اور'' جواب شکوه'' موضوع اور خیالات کی طرفگی تمثیل نگاری اور خیال آفرینی کی خوبصورت مثال ہے۔ تمہید سے لے کرخاتمہ تک نظم کا ہر بند قاری کو اپنے سحر میں گرفتار کئے رکھتا ہے۔ اِس نظم کے تو سط سے اقبال نے بندوں کوخدا سے'' ہم شخن'' کرنے کا فریضہ سرانجام دیا ہے۔اور بقول ڈاکٹر عبد المغنی:

'' تاریخ ، فلسفہ اور سیاست کے پُر خیال نکتوں کے درمیان اوران کی فنکارانہ پیشکش کے لئے اعلیٰ ، فیس ، دبیز اور لطیف شاعری کی جھلکیال نظم کے دونوں حصّوں میں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں''۲کے

> بادہ کش غیر ہیں گلشن میں لب جو بیٹے سنتے ہیں جام بکف نغمہ کو کو بیٹے دور ہنگامہ گلزار سے یک سو بیٹے تیرے دیوانے بھی ہیں منتظر ہو بیٹے

اینے پروانوں کو پھر ذوق خودا فروزی دے برقِ دیرینہ کو فرمان ِ جگر سوزی دے سکے ''شکوہ''

> مثل بوقید ہے غنچ میں پر بیناں ہو جا رخت بردوش ہوائے چمنتاں ہو جا ہے تک مایہ تُو، ذرے سے بیاباں ہو جا نغمہ موج سے ہنگامہ طوفاں ہو جا

قوت عشق سے ہر بیت کو بالا کر دے دہر میں اسم محمدؓ سے اجا لا کر دے 47کے ''جوابشکوہ''

ڈاکٹر یوسف حسین خان اقبال کے شاعرانہ مسلک پر روشی ڈالتے ہوئے کہتے ہیں
''اقبال کی شاعری کا کمال اِس کی رمزیت اور کنائے میں مضمر ہے لیکن وہ مغربی رمزیت کی طرح
قدیم ادبی روایات کو کلینتہ ترکنہیں کر تا اور نہ اپنے کلام کو چیستان بنا تا ہے۔۔۔ یہی وجہ ہے کہ اُس
کی پیامی اور معلّمانہ شاعری میں بھی خشکی اور لے طفی نہیں پیدا ہوئی۔' ۵ کے
نظم'' ششع وشاع'' میں اقبال نے رمزیت ایمائیت کا کمال دکھایا ہے بیظم اقبال کے کلام میں نکتہ آفرین کی بہترین مثال تصور کی جاسکتی ہے نیز مکالماتی انداز نے موضوع کو چار چاندلگادیے ہیں۔

تھاجنہیں ذوقِ تماشاوہ تو رخصت ہو پچکے

الجے کے اب تو وعدہ دیدارِ عام آیا تو کیا
الجمن سے وہ پرانے شعلہ آشام اُٹھ گئے
ساقیا محفل میں تو آتش بجام آیا تو کیا
آخرِ شب دید کے قابل تھی بمل کی تڑپ
رم کوئی اگر بالائے با م آیا تو کیا
پھول بے پروا ہیں تو گرم نوا ہویا نہ ہو
کارواں بے حس ہے آوازِ درا ہویا نہ ہو

یبی مکالماتی اندازنظم''خفرراه''میں بھی برقر ارر ہتا ہے۔شاعر دل میں ایک جہانِ اضطراب سمیٹے''شہیدجتو ''نظرآتا ہے اورخضرؓ کی رہنمائی میں اپنی الجھنیں سلجھانا جا ہتا ہے۔ یہاں استفہامیا نداز بھی ہے۔معاشی ،معاشرتی اور سیاسی مسائل کی طرف لطیف اشار ہے بھی اور تلمیحات کی معنی خیز وضاحت بھی۔

اے تری چیٹم جہاں بیں پر وہ طوفاں آشکار
جن کے ہنگاہ ابھی دریا میں سوتے ہیں خموش
درگشنی مسکیں "و' جانِ پاک "و' دیوار بیتی "
علم موکیٰ بھی ہے تیرے سامنے جیرت فروش
نرندگی کا راز کیا ہے سلطنت کیا چیز ہے؟
اور یہ سرمایہ و محنت میں ہے کیسا خروش؟
ہو رہا ہے ایشیا کا خرقہ دیرینہ چاک نوجواں اقوامِ نو دولت کے ہیں پیرا یہ پوش بیچیا ہے ہاشمی ناموس دینِ مصطفیٰ فاک وخوں میں مل رہا ہے تر کمان سخت کوش فاک وخوں میں مل رہا ہے تر کمان سخت کوش گیا گئی کو پھر کسی کا امتحان مقصود ہے کے گیا کہی کو پھر کسی کا امتحان مقصود ہے کے

ڈاکٹر عبد المغنی کی رائے میں''خضراہ'' کے آخری حصے کو''طلوع اسلام'' کی تمہید کہہ سکتے ہیں۔خضرِ راہ کے مضامین اور انداز کی جھلک کو''مسجد قرطبہ''''ساقی نامہ''' ذوق وشوق''اور''ضرب کلیم'' کی'' شعاع اُمید'' میں بھی محسوس کیا جاسکتا ہے مثلاً نظم''طلوع اسلام''میں کہتے ہیں۔

جہاں میں اہلِ ایماں صورتِ خورشید جیتے ہیں ادھر ڈوبے اُدھر نکلے، اُدھر ڈوبے اِدھر نکلے ۸کے

نظم دمسجد قرطبہ اقبال کی فئی بالیدگی کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ نظم کا ایک ایک شعر زندگی کے حقائق پرسے پردہ اُٹھار ہاہے۔ مناظرِ فطرت کے مشاہدے میں گم ایک شاعر آب روانِ کبیر کے کنارے بیٹھا آنے والے زمانے کا خواب دیکھر ہاہے جوابھی دنیا کی نگا ہوں سے پوشیدہ ہے اُسے آنے والے انقلاب کے قدموں کی چاب صاف سنائی دے رہی ہے کیونکہ:

جس میں نہ ہوا نقلاب موت ہے وہ زندگی روح اِمم کی حیات کش مکش انقلاب 9 کے

ا قبال اِس نظم کے توسط سے میہ پیغام دیتے ہیں کہ وہ نقش اور وہ نغمہ ہمیشہ باتی رہتا ہے جس کی پرورش میں خون جگر کی آمیزش ہواور جیسے کسی مر دِخدانے تعمیر کیا ہو۔

اول و آخر فنا، باطن و ظاہر فنا نقشِ کہن ہو کہ نو، منزلِ آخر فنا ہے مگر اس نقش میں رنگِ ثباتِ دوام جس کو کیا ہو کسی مردِ خدا نے تمام نقش ہیں سب نا تمام خون جگر کے بغیر النام خون جگر کے بغیر الح

''بالِ جبریل'' کی منظومات جن میں مسجد قرطبہ ، ذوق وشوق ، ساقی نامہ ، پیرومرید ، لینن خدا کے حضور میں ، فرشتوں کا گیت ، روح ارضی آ دم کا استقبال کرتی ہے ، جبریل وابلیس اور لالہ صحرا وغیرہ اقبال کی فنی بصیرت کا شاہ کار ہیں۔ یہاں ہرنظم کے پس پردہ مقدس آ درش کے ساتھ ساتھ ایک اچھوتا خیال ، نادر تجربہ اور لطیف نکتہ کا رفر ما نظر آتا ہے۔ انہی خصوصیات سے اُن کی غزلیں بھی متصف ہیں۔ اقبال نے شاعری کے آغاز ہی سے اپنی نکتہ آفرینی کالوہا منوا لیا تھاجب اُنہیں اپنے اس شعر پر بے تحاشا دادوصول ہو کی تھی۔

> موتی سمجھ کے شان کریمی نے چن لئے قطرے جو تھے مرے عرق انفعال کے الم

ا قبال کی غزلیات جدا گانہ خصوصیات کی حامل ہیں۔ یہاں زلف ورخسار کا فرسودہ افسانہ نہیں دہرایا گیا بلکہ یہاں حفظ خودی اور تقمیر حیات کا درس دیا گیا ہے یہاں تصوف کے رموز بھی ہیں اور عشق کے نکات بھی اور تسخیر کا کنات کا پیام بھی۔ یہاں افتال کی حکمیانہ فطرت شاعرانہ فطرت سے پوری طرح ہم آ ہنگ نظر آتی ہے یہاں اشعار میں ندرت بھی ہے اور لطافت بھی اور کہیں کہیں شوخی کا پہلو بھی نمایاں ہے درج ذیل امثال ملاحظہ سے بچئے۔

زمانہ آیا ہے بے حجابی کا عام دیدارِ یار ہو گا حجاب تھا پردہ دار جس کا وہ راز اب آشکار ہو گا ۸۲ھ

آیا ہے تو جہاں میں مثالِ شرار دیکھ دم دے نہ جائے ہستی نائیدار دیکھ ۸۳ھ

نه پوچهان خرقه پوشول کی ارادت ہوتو دیکھان کو ید بیضا کئے بیٹھے ہیں اپنی استیوں میں ۸۴

جومیں سربسجدہ ہوا بھی توزمیں سے آنے لگی صدا ترا دل تو ہے صنم آشنا تھے کیا ملے گا نماز میں ۵۵

تو خاک کی مٹھی ہے ، اجزاء کی حرارت سے برہم ہو، پریشاں ہو ، وسعت میں بیاباں ہو ۸۲ متاع بے بہا ہے درد و سوزِ آرزو مندی مقامِ بندگی دے کر نہ لوں شانِ خداوندی کے

دگر گوں ہے جہاں تاروں کی گردش تیز ہے ساقی دل ہر ذرہ میں غوغائے رستا خیز ہے ساقی ۸۸

وہ حرفِ راز کہ مجھ کو سکھا گیا ہے جنوں خدا مجھے نفس جبرئیل دے تو کہوں ۸۹

اگر کج رو ہیں انجم آساں تیرا ہے یا میرا مجھے فکرِ جہاں کیوں ہو، جہاں تیرا مو

دلِ بیرار فاروقی، دلِ بیرار کراری مسِ آدم کے حق میں کیمیاہے دل کی بیداری او

یہ پیام دے گئ ہے مجھے آو صحگاہی کہ خودی کے عارفوں کا ہے مقام پادشاہی ۹۲

غافل نہ ہو خودی سے کر اپنی پاسبانی شاید کسی حرم کا تو بھی ہے آستانہ ۹۳

نہ تخت و تاج میں ،نے لشکر و سیاہ میں ہے جو بات مردِ قلندر کی بارگاہ میں ہے ہم

ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں ابھی عشق کے امتحاں اور بھی ہیں <u>9</u>

اقبال ی غزل میں ایک جہانِ معنی آبادنظر آتا ہے اُن کے تغزل میں رمزو کنایہ کے بہترین نمونے موجود ہیں۔
وہ نہ صرف نئے نئے مضامین اختر اع کرتے ہیں بلکہ پرانے الفاظ سے نئے معنی پیدا کرنے میں بھی انہیں کمال حاصل ہے۔ الفاظ ومعنی کی موزونیت کے ساتھ ساتھ طرنے اوا کی ندرت اور شگفتگی نے سونے پر سہا گے کا کام کیا ہے۔ درج ذیل غزل کے چندا شعار ملاحظہ بججے۔

گیسوئے تابدار کو اور بھی تابدار کر ہوش و خرد شکار کر، قلب و نظر شکار کر عشق بھی ہو تجاب میں ،حسن بھی ہو تجاب میں یا تو خود آشکار ہو یا مجھے آشکار کر میں ہوں صدف تو تیرے ہاتھ میرے گہر کی آبرو میں ہوں خذف تو تو مجھے گوہر شاہوار کر باغ بہشت سے مجھے حکم سفر دیا تھا کیوں باغ بہشت سے مجھے حکم سفر دیا تھا کیوں کارِ جہال دراز ہے اب میرا انظار کر روزِ حساب جب میرا پیش ہو دفترِ عمل آب بھی شرمسار کو جھے کو بھی شرمسار کر ۹۹۔

ا قبال نے اپنے کلام کو پُر خیال اور نکتہ آفرین بنانے کے لئے نت نئ تشبیمیں اور تر کیبیں وضع کیں جو اُن کی وسعت فکر اور حکیمانہ نظر کی غماز ہیں۔ ہمار اادبی سرمایہ اقبال سے پیشتر ان نادر تراکیب سے تہی تھا۔ مثلاً شراب زندگی،

حباب زندگی ، نداقِ رَم ، کوشش ناتمام ، ذوقِ آگهی ، لذتِ امروز ، طائرِ لا ہوتی ، لذتِ یکنائی ، اشہبِ دوراں ، تب و تاب جاود انہ ، فروغِ دیدہ امکال ، لذت ایجاد وغیرہ ، یہاں صرف چندامثال پر اکتفا کیا گیا ہے۔ اقبال کا کمال یہ ہے کہ انہوں نے اپنی غزلوں میں ایک مربوط فلسفہ حیات پیش کر کے اپنے مخصوص مقاصد اور مخصوص پیغام کا داعی اور ترجمان بنایا۔ بقول پروفیسر رشیدا حمصد لتی

"اقبال نے اپنی غزلوں میں ہمیں یہ محسوس کرایا کے عشق ومحبت دل ہی کا ماجرانہیں، ذہن کا بھی ہے۔ نئ غزل گوئی کا یہی سنگ بنیاد ہے۔ غالب کے ہاں بھی دل و ذہن کا ماجرا ملتا ہے لیکن غالب کو یہ ہولت حاصل تھی کہ انہوں نے اپنے آپ کو کسی مخصوص مقصد یا نقط نظر کا پابند نہیں رکھا تھا وہ جو چاہتے تھے کہہ سکتے تھے۔ اقبال اپنے سامنے ایک مقصد رکھتے تھے جس سے وہ ہم کو آشنا کر انا چاہتے تھے "کے و غالب اور اقبال دونوں ہی نے ادر اک و تخیل کے امتزاج سے حسن آفرینی اور مکتہ آفرینی کی نئی روایت کوجنم دیا

'' فرشتے آ دم کو جنت سے رخصت کرتے ہیں'' تو وہ خودانسانی عظمت کے ترانے گاتے ہوئے کہتے ہیں۔

عطا ہوئی ہے کجھے روز و شب کی بے تابی
خبر نہیں کہ تو خاک ہے یا کہ سیمابی
سنا ہے خاک سے تیری نمود ہے، لیکن
تری سرشت میں ہے کوئمی و مہتابی!
تری نوا سے ہے بے پردہ زندگی کا ضمیر
کہ تیرے سازکی فطرت نے کی ہے مضرابی ۹۸

ا قبال کے یہاں انسانی عظمت کی انتہا تو ہیہے کہ وہ اپنی ہمتِ مردانہ سے کام لے کراپنی کمند میں یز داں کو بھی شکار کرسکتا ہے۔

> دردشت جنونِ من جبرئیل زبوں صیدے بیزداں بکمند آور اے ہمت مردانہ ۹۹

اقبال کے افکار و خیالات اور اسالیب بیان دونوں زندگی کے بدلتے ہوئے نقاضوں سے پوری طرح ہم آ ہنگ اور اختر اعات کا درجہ رکھتے ہیں۔ اقبال کو اِس بات کو بخو بی احساس تھا کہ اُن کے کلام میں ایک نہ ایک نیا نکتہ اور نیا معنی پوشیدہ ہے کیونکہ انہوں نے اپنی نواوک کی پرورش''خونِ دل وجگر'' سے کی ہے۔ گرامی کو ایک خط میں تخلیق شعر کی بابت لکھتے ہیں۔

''شاعری کی جگر کاوی کا ندازہ عام لوگ نہیں لگا سکتے۔۔۔وہ اُس روحانی اور لطیف کرب ہے آشنا نہیں ہو سکتے جس نے الفاظ کی ترتیب پیدا کی۔ جہاں اچھاشعر دیکھو، سمجھ لو کہ کوئی نہ کوئی مسلوب ہوا ہے۔اچھے خیال کا پیدا کرنا اوروں کے لئے کفارہ ہوتا ہے'' • • ا

علامه اقبال کے کلام میں چندایسی مثالیں بھی موجود ہیں جنہیں خوداُ نہوں نے نکتہ قرار دیا ہے مثلاً مثنوی''اسرارِ خودی''میں غلام اور آزاد کا فرق بیان کرتے ہوئے نکتہ آفرین سے کام لیا ہے فرماتے ہیں کہ غلام بے مقصد زندگی گزار تا ہے وہ لکیر کا فقیراور مقلد ہے اور ہروفت نقد بریکا شکوہ کرتا ہے جبکہ آزاد جدت واختراع کا دلدادہ ہوتا ہے وہ اپنی تقدیر کا خالق خود ہی ہوتا ہے۔اشعار ملاخطہ کیجئے۔

نکه می گویمت روش چو دُر

تا شناسی انتیازِ عبد و حُر

عبد چول طائر بدام صبح و شام

لذت پرواز بر جانش حرام

سینهٔ آزاده ء چا بک نفس

طائر ایام را گردد قفس

عبد را تحصیلِ حاصل فطرت است

وارداتِ جانِ او بے ندرت است

دم بدم نو آفرینی کارِ حُر

دم بدم نو آفرینی کارِ حُر

نغمہ پیہم تازہ ریزد تارِ حُر

عبد را آیام زنجیر است و بس

برلب او حرف تقدیر است و بس همت نر با قضا گردد مثیر حادثات از دست او صورت پذیر اول

الغرض اقبال کی شاعری اول سے آخر تک نکته آفرینی اور باریک بینی کی روشن مثال ہے۔ ڈاکٹر اسلم انصاری کی رائے میں

''اقبال دنیا کے وہ منفردشاعر ہیں جو فی الحقیقت ایک مفکر بھی ہیں اُنہوں نے فلیفے کو جس طرح شاعری کے خیلِ رنگیں اور جذبہ گرم کے ساتھ پیوند کیا ہے اس کی صورت عالمی ادب میں صرف جرمن شاعر گوئے یا قبال کی عظیم پیشروغالب کے یہاں نظر آتی ہے''۲ او

در حقیقت غالب اور اقبال کی معنی آفرینی کے پس پردہ اُن کی ہمہ گیر شخصیت کا رفر ماہے یہاں ڈاکٹر یوسف حسین خان کی بیرائے قابل غور ہے کہ:

"غالب اورا قبال دونوں اُستادا پنے پیرایہ بیان کی ندرت اور تازگی میں بے مثل ہیں۔الفاظ اُن کے خیالات اُ بھرتے ہیں جو کے خیالات کو متعین نہیں کرتے بلکہ ان کی شخصیت کی تہوں سے اُن کے خیالات اُ بھرتے ہیں جو الفاظ اپنے ساتھ لاتے ہیں۔ یہ جے کہ شاعری لفظوں سے ہوتی ہے لیکن اگر کسی شاعر کی گرفت جلوہ معنی پر مضبوط نہ ہوتو وہ نیرنگ صورت سے آگے نہیں بڑھ سکتی۔ غالب نے اِسے بھی تخلیق فن جلوہ معنی پر مضبوط نہ ہوتو وہ نیرنگ صورت سے آگے نہیں بڑھ سکتی۔ غالب نے اِسے بھی تخلیق فن جلوہ معنی کر مضبوط نہ ہوتو وہ نیرنگ صورت سے آگے نہیں بڑھ سکتی۔ غالب نے اِسے بھی تخلیق فن جلوہ معنی آفرینی ہی کا جو یار ہا۔ بلند معانی خود اپنے لئے لفظوں کا جامہ تلاش کر لیتے ہیں۔

نہیں گر سر و برگ ادراکِ معنی تماشائے نیرنگ صورت سلامت

معنی آفرینی اور جلوہ صورت دونوں میں شاعر کا اُسلوب نمایاں رہتا ہے جواُس کی شخصیت کاعکس ہوتا ہے۔۔۔غالب اورا قبال دونوں میں بیاندرونی توانا کی کھری ہوئی شکل میں نظر آتی ہے''سول

#### حوالهجات

۲۲- غالب، كلياتِ غالب فارس، جلدسوم، صفحه ۱۹۰

۲۳ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه

٢٧\_ اليناً، صفحه ١٩

٢٥\_ اليناً، صفحه ١٣٥

٢٧ الضاً، صفحه

٢٧ - اليناً، صفح ٢٨

٢٨\_ اليضاً، صفح ٢٠١

٢٩\_ اليناً، صفحه ٢

٣٠\_ ايضاً، صفح ٢٨٢

الا\_ الفنأ، صفحه٢٢٩

٣٢ ايضاً، صفحه ٢٤

٣٣ ايضاً، صفحه٢٨٢

٣٧\_ ايضاً، صفحه٠٨

٣٥ عالب كليات عالب فارس جلدسوم، صفحه ٨

٣٦ عالب ديوان غالب جديد صفحه ١٥٧٥

٣٧\_ ايضاً صفح ٢٧

٣٨\_ الصناً صفح ١٣٨

۳۹\_ حاتی-یادگارِغالب، صفحها۱۳

٢٦٢ء عالب ديوان عالب جديد صفح٢٢

اس اليناً ، صفح ١٤٨

٣٢- حميد احمد خان، پروفيسر، غالب كى شاعرى مين حسن وعشق احوال ونقدِ غالب مرتبه محمد حيال خان سيال، صفحه

DAI

- ۸۴ الضاً صفح ۱۰۱۳
- ٨٥ الضأ صفح ١٨١
- ٨٧\_ اليناً صفحه ٢٨١
- ٨٥ اقبال ، بال جريل كليات اقبال أردو ، صفحه ٢٠٠٠
  - ٨٨ الضاً صفحه ٣٠٠
  - ٨٩\_ الضاً صفحه ١١٩
  - ٩٠ ايضاً صفحه ٢٩٨
  - او\_ الضأصفح ٣٢٩
  - ٩٢ الضاً صفحه ٢٣٣
  - ٩٣ الضاً صفحه ٣٣٢
  - ٩٣\_ الضاً صفحه ٣٦
  - 90\_ الضاً صفح ٢٥٣
  - ٩٦\_ ايضاً صفحه ٢٩٩
- 92\_ رشیداحد صدیقی، پروفیسر، اقبال، شخصیت اور شاعری (لا مور: اقبال اکیڈمی پاکستان، اشاعت اول ۲ ۱۹۷۶) صفر دردد
  - ٩٨ ا قبآل، بال جريل، كليات ا قبآل أردو، صفحه ٢٢٣
  - 99\_ اقبال، پیام مشرق، کلیات اقبال فارسی، صفحه ۳۳
  - • ا رساله ماونو ، ا قبال نمبر، شاره تتمبر ۱۹۷۷ء صفح ۲۷۲
  - الال ا قبال، اسرار خودی ، کلیات اقبال فارس ، صفحه ۲۰۷۲ م
- ۱۰۲ اسلم انصاری، ڈاکٹر، اقبال عہد آفریں از اقبالیات کے سوسال، مرتبہ ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی، اکادمی ادبیات یا کتان۲۰۰۲ء، صفحہ ۲۳۳۷
  - ۱۰۳ پوسف حسین، ڈاکٹر، خان متحرک جمالیات، صفحہ ۲۹ \_ ۲۸

# باب چہارم تالب اورا قبال کے فکری اختلا فات غالب اورا قبال کے فکری اختلا فات

## غالب اورا قبآل کے فکری اختلا فات

غالب اورا قبال این شعور و فکر کے اعتبار سے اُردوادب کی منظر داور ممتاز شخصیات ہیں۔ دونوں شعراء کے افکار ہیں ندرت، خیالات میں شوع اورا ندازیبان میں جدت پائی جاتی ہے۔ غالب اورا قبال کی وجی اور فکری مشابہوں کے بہت سے پہلوباہم کیساں دکھائی دیتے ہیں۔ اقبال غالب سے گہری عقیدت رکھتے شےان کا غالب سے جو وہی تعلق اور فکری رشتہ استوار ہوا وہ ان کی شاعری کے اولین دور سے شروع ہوتا ہوا پایانِ عمر تک برقر ارر ہا۔ شایدائی تعلق خاطر کو مدنظر رکھتے ہوئے اقبال کے ہمدم دیرین ہر شخ عبدالقادر نے ''با نگ درا'' کے دیباچہ میں سیتار یخی رائے دی کہ:

''غالب اورا قبال میں بہت می با تیں مشترک ہیں اگر میں تناشخ کا قائل ہوتا تو ضرور کہتا کہ مرز ااسد اللہ خان غالب کوار دواور فارس کی شاعری سے جو شش تھا، اس نے ان کی روح کوعدم میں جا کر بھی جین نہ لینے دیا اور مجبور کیا کہ وہ پھر کسی جسید خاکی میں جلوہ افروز ہوکر شاعری کے چن کی آبیاری کے جین نہ نہ لیا در مجدر کیا گوشے میں جسیا لکوٹ کہتے ہیں دوبارہ جنم لیا اور مجدا قبال نام کیا۔۔۔۔'' ا

سرشخ عبدالقادر کی مذکورہ رائے سے کمل اتفاق ممکن نہیں کیونکہ دونوں عظیم شعراء کے مابین تصورات وخیالات کی سکجائی کے باوجود نمایاں تفاوت بھی دیکھنے کو ملتا ہے اور کہیں کہیں بیافا صلے اس قدر برٹرھ جاتے ہیں کہ دونوں شعراء کو ایک دوسر سے کے روبر ولا کرموازنہ کرناممکن نظر نہیں آتا۔ اس لئے بیرخیال کہ''اقبال کی شاعری میں صرف غالب ہی کی روح کارفر ماہے'' درست نظر نہیں۔ ڈاکٹر فر مان فتح یوری اس التباس کور فع کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''یہ بھیا کہ اقبال کی شاعری میں غالب کی روح کام کررہی ہے یا یہ کہ اقبال کی صورت میں غالب نے دوبارہ جنم لیا ہے کسی طور بھی درست نہیں۔ اقبال کو غالب کی ارتقائی روح سمجھنا غالب سے خوش عقیدتی کی بنا پر ہوتو ہو، واقعات سے ایسا ثابت کرنامشکل ہے۔۔۔۔ہاں بیضرور ہے کہ جس طرح اقبال نے دوسر ہے کہ جس طرح اقبال نے دوسر ہے کہا ہے استفادہ کیا ہے وہاں خوداُردو کے ایک شاعر سے بھی بہت پھھلیا ہے۔''لے بلا شبہ غالب اورا قبال کے بعض تصورات میں یکسانیت کا رنگ نمایاں ہے لیکن اس اشتراک کے باوجود دونوں کی تخلیقی فعالیت اور تخصی کو اکف میں قابلِ ذکر بُعد بھی دکھائی دیتا ہے کیونکہ دونوں شعراء کی شخصیات اور ماحول میں بڑا اختلاف دونوں کے طرز فکر میں فرق کی وجہ بھی ہے۔

عصری رجحانات شعر وادب کی دنیا پر گہرے تاثرات مرتب کرتے ہیں یہی وجہ ہے کہ مختلف زمانوں ہیں شاعری کے موضوعات بھی مختلف را بیار گلہ جماتا ہے بھی شاعری کے موضوعات بھی مختلف رہے ہیں۔ بھی محض حسن وشق کی محفل جمتی ہے تو بھی تصوف اپنارنگ جماتا ہے بھی فلسفہ ونفسیات کو اہمیت دی جانے گئی ہے تو بھی سیاسی اور ساجی موضوعات کو پذیرائی ملتی ہے۔ غالب اور اقبال دونوں مختلف زمانوں اور مختلف ادبی وشعری روایات کے پروردہ ہیں۔ غالب انیسویں صدی کے شاعر ہیں اور اقبال کا زمانہ اجتماعی صدی کے مغالب کے زمانے میں سیاسی شعور نے مملی طور پر ذہنوں میں جگہ نہیں بنائی تھی جب کہ اقبال کا زمانہ اجتماعی شعور ، تو می بیداری اور سیاسی آزادی کا زمانہ تھا اسی لئے دونوں شعراء کے شعری رویے اور تخلیقی اہدا نے بُد اجدا انظر آتے ہیں۔ اقبال بنیادی طور پرنظم کے شاعر ہیں جب کہ غالب کی طبیعت کا جو ہران کی غزلوں میں کھاتا ہے شخ محمدا کرام عالب اور اقبال کے فنی وفکری سفر کے فرق کا احاطہ کرتے ہوئے 'دھکیم فرزانہ'' میں رقم طراز ہیں:

''غالب اورا قبال دونو س مختلف ادبی فضاؤں میں پے اور دونوں نے مختلف ادبی روایات کا تتبع کیا۔
غالب کے پیشِ نظر شاعرانہ اظہار کے ذرائع بہت محدود اور ناقص سے یعنی غزل اور قصیدہ یا زیادہ
سے زیادہ مثنوی اور رباعی ۔ شاعرانہ مضامین کا میدان اس سے بھی تنگ تھا۔ قدیم زمانے سے شعراء
ایک تنگ دائر ہے میں شعر گوئی کرتے آئے تھے، جس سے باہر نکلنا گویا کفر تھا۔ اگر کوئی جدت پند
عام روش سے ہٹنا چا ہتا تو نہ اس کے سامنے کوئی صحیح نمونہ تھا نہ شاعرانہ خوبیاں پر کھنے کے لئے کوئی صحیح معیار۔ نتیجہ یہ کہ مروجہ اسلوب شاعری ترک کرنے سے بجائے فاکدے کے نقصان ہوتا۔۔۔۔۔'س

اس ادبی فضا میں رہتے ہوئے غالب نے زیادہ تر غزلیں اور قصائد کھے۔ غالب کے مقابلے میں اقبال کو مشرق ومغرب کی بہترین درسگاہوں میں حصولِ علم کے مواقع میسر آئے السنہ شرقیہ کے علاوہ مغربی ادب بالحضوص انگریزی اور جرمن زبان کے شعراء کے بہترین کلام سے فیض یاب ہونے کا شرف حاصل ہوا۔ نئے خیالات اور نئے اصنافِ شاعری پرطبع آزمائی کے بہتر مواقع حاصل ہوئے یہی وجہ ہے کہ ان کے کلام میں مشرق ومغرب کی بہترین خصوصات کیا دکھائی دیتی ہیں۔مضامین اور خیالات میں بے مدتنوع ہے۔

غالب اورا قبال کے طرزِ فکر میں جو بنیادی فرق ہے اس کی وجو ہات دونوں شعراء کے ابتدائی حالات اور تعلیم و تربیت کے تقابلی جائزے سے بخو تی تمجھی جاسکتی ہیں۔ ا قبال اس اعتبار سے بڑے خوش قسمت سے کہ اوائل عمری ہی سے انہیں علمی ، ادبی اور مذہبی ماحول میسر آیا اور کی تعلیم و تربیت ایسے والدین کی زیرِ نگرانی ہوئی جو نیک طینت اور پا کیزہ فطرت کے مالک سے ان کے والد شخ نور محمد ایک سے عاشقِ رسول ، پر ہیز گار اور متقی انسان سے جب کہ والدہ محتر مہ بھی شب بیدار اور عبادت گزار خاتون تھیں ۔ اقبال کی تربیت انہی خدار سیدہ والدین کے زیرِ سایہ ہوئی جس کی بدولت اقبال کے اندر بھی ایک عاشقِ رسول اور مرومن کی اعلیٰ صفات خود بخو دیبیدا ہوتی چلی گئیں ۔ اقبال والدکی صحبت سے فیض یاب ہونا خود بھی باعثِ افتخار سمجھنے افتخار سمجھنے خوب نے جا کہ اللہ آبادی کو ایک خط میں لکھتے ہیں :

''واقعی آپ نے پیج فرمایا کہ ہزار کتب خانہ ایک طرف اور باپ کی نگاہِ شفقت ایک طرف۔ اس واسطے تو جب بھی موقع ملتا ہے، ان کی خدمت میں حاضر ہوتا ہوں اور پہاڑ پر جانے کی بجائے ان کی گرمی محبت سے مستفید ہوتا ہوں'' ہے۔

اقبال پن تعلیم و تربیت میں والدہ محترمہ کی خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے ظم' والدہ مرحومہ کی یاد میں' یفرماتے ہیں۔ تربیت سے تیری میں انجم کا ہم قسمت ہوا گھر مرے اجداد کا سرمائے عزت ہوا وفتر ہستی میں تھی زریں ورق تیری حیات تھی سرایا دین و دنیا کا سبق تیری حیات ہے

آپ کی اقبال مندی پیھی کہ تعلیمی سفر کی ہر منزل پر آپ کو ایسے اسا تذہ بھی میسر آئے جنہوں نے آپ کی فطری صلاحیتوں کو جلابخش ۔ ابتدائی تعلیم کا آغاز ہوتے ہی آپ کوسید میر حسن جیسا استاد میسر آگیا جنہوں نے آپ کو اسلامی علوم اور تصوف وعرفان کے علاوہ علوم قدیمہ وجدیدہ سے بہرہ ورکیا۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ مولوی میر حسن نے اقبال کوشیح معنوں میں اقبال بنایا۔ اپنے استادِ محترم کے ملمی فیضان کا خود اعتراف کرتے ہوئے کہتے ہیں:

وہ شع بار گہہ خاندانِ مرتضوی رہے گا مثلِ حرم جس کا آستاں محکو نفس سے جس کے تعلی میری آرزو کی کلی بنایا جس کی مروت نے نکتہ دال محکو آ اقبال لا موراً ئے تو ان کو پر وفیسر آرنلڈ جیسائحق استاد ملاجنہوں نے اقبال کی ڈبنی وفکری تربیت میں اہم کردارادا کیا۔ پر وفیسر آرنلڈ اقبال کے ذوقِ سلیم اورفکر وفلسفہ کے رجحان کوجلا بخشی ، پر وفیسر آرنلڈ اقبال جیسے ذبین شاگرد کا استاد ہونے میں خود بھی فخر محسوں کرتے تھے اور اقبال کو اپنے استاد سے جو محبت اور عقیدت تھی اس کا انداز ہ پر وفیسر آرنلڈ کے وطن واپس چلے جانے پر کھی جانے والی نظم'' نالہ فراق' کے ایک ایک حرف سے بخو بی لگایا جا سکتا ہے:

#### اب کہاں وہ شوقِ رہ پیائیِ صحرائے علم؟ تیرے دم سے تھا ہمارے سر میں بھی سودائے علم کے

انگلتان میں براؤن اور نکلسن کی رفاقت نصیب ہوئی نیز میکٹیگرٹ کے لیکچروں سے آئییں فلسفیا نہ خیالات کوسائنسی انداز میں پر کھنے کاسلیقہ پیدا ہوا۔ اور براؤن اور نکلسن کی دوستی سے فارسی زبان وادب کے میں پختگی پیدا ہوئی۔ جرمنی گئے تو وہاں دو جرمن پر وفیسروں ایماو کیے ناسٹ اور سنیے شال سے جرمن زبان وادب کے رموز سیھے۔ بیرسٹری کا امتحان پاس کرنا ' فلسفہ بچم' میں پی۔ ایچ۔ ڈی کی ڈگری حاصل کرنا اس بات کا ثبوت ہیں کہ آئییں ابتداء ہی سے ایک آسودہ ماحول ملاجس کی بدولت اعلیٰ تعلیم کی بلندترین منزلوں تک پنچنا ان کے لئے مشکل نہ رہا۔ نہ ہی گھر کے مذہبی ماحول کے فیل ان کے اندر فد ہب سے وابستگی اور دینی مسائل سے دلچیسی اس حد تک پروان چڑھی کہ وہ ایک عظیم میں ماحول کے فیل ان کے اندر فد ہب سے وابستگی اور دینی مسائل سے دلچیسی اس حد تک پروان چڑھی کہ وہ ایک عظیم اسلامی مفکر اور فقہ واجتہا دی مسائل کے ماہر بن کر ابھرے ان کی شاعری بھی قرآنی تعلیمات، سنت نبوی اور ان کے صوفیانہ اور قائدر انہ عقائد کے مطابق سانے میں ڈھلتی نظر آتی ہے۔

اب ذراغالب کی ابتدائی زندگی اور تعلیم و تربیت کی داستان سنیجے جوا قبال کے حالات زندگی کے برعکس مجبوری ولا چاری، بے بسی و بے چارگی کا ایک دلگداز مُر قع ہے۔ آغاز ہی سے غالب کوا قبال جیسا آسودہ گھر بلو ماحول اور خوشگوار وخوش حال زندگی نصیب نہ ہوسکی جس میں والدین کی شفقت اور بیار شاملِ حال ہوتا یا کسی کوان کی تعلیم و تربیت کی فکر دامنگیر ہوتی۔ بمشکل پانچ سال کے تھے کہ سایئر پرری سر سے اُٹھ گیا۔ باپ کی وفات کے بعد پچانے پرورش کی ذمہ داری اُٹھائی لیکن نوبرس کی عمر تھی کہ میستہ کے لئے چھوٹ گیا۔ پاپ کی وفات کے بعد پچانے پرورش کی ذمہ داری اُٹھائی لیکن نوبرس کی عمر تھی کہ میستہ کے لئے چھوٹ گیا۔ پھرنانا کی آغوشِ امارت میں پناہ ڈھونڈی جہاں غالب کا بجپین لا اُبالی انداز میں بسر ہوا شطر نے اور چوسر کی بازیاں، پینگ بازی کا شغل ، بے فکرے دوستوں کی صحبت میں شراب نوشی کی ایسی لت پڑی جس نے مرتے دم تک پیچھانہ چھوڑا۔ تربیت سے محرومی ہی کا نتیجہ تھا کہ غالب

'' مسجد کے زیرِ سائی' رہنے اور'' تو اب طاعت و زہر' جانے کے باوجود نماز روز نے کی طرف راغب نہ ہوسکے۔

خاندانی ماحول اور تربیت سے محرومی سے صرف نظر بیجے تو اقبال کے برعکس غالب کی رسی تعلیم کا بھی کوئی اہتمام

نہ ہوسکا۔ اقبال کوقدم قدم پراچھے اسا تذہ میسر آئے تھے لیکن غالب کوتمام زندگی کسی ایک استاد کی صحبت بھی نصیب نہ ہو

سکی جو ان کی خفتہ صلاحیتوں کو بیدار کرسکتا یا مس خام کو کیمیا بنا ڈالتا۔ اس سلسلہ میں مولانا حاتی' یا دگارِ غالب' میں رقم
طراز ہیں:

"۔۔۔۔مرزا کی زبان سے یہ بھی سنا گیا کہ مجھ کومبداء فیاض کے سواکسی سے تلمذنہیں۔عبدالصمد محض ایک فرضی نام ہے کیونکہ لوگ مجھے بے استاد کہتے تھے ان کا منہ بند کرنے کو میں نے ایک فرضی استاد گھڑ لیا ہے۔" کے

غالب کی تمام زندگی غم دوران وغم جانان اور مسلسل کشکش کی ایک طویل داستان ہے جس پر قدرت نے اپناہر ستم خوب خوب آ زمایا۔ تیرہ برس کی عمر ہی میں از دواجی زندگی کی ذمہ دار یوں میں جکڑ دیے گئے ان کی تمام جوانی فکر معاش ، آمدنی کا فقدان ،مصارف کی زیادتی ، خانمی مسائل ، اولا دزندہ ندر ہنے کاغم ، محبوبہ کی موت ، بھائی کی دیوانگی اور قتل ، زمانے کی فقد رناشناس ، برہان قاطع کے ادبی معرکہ میں بے عزتی کا جان لیوااحساس ، تمار بازی کے مقدے میں مزا ، جوان سال عارف کی مرگ ، پنشن کی بندش ، در در کی ٹھوکریں ان کا مقدر بنی رہیں ۔ اور پھر کے ۱۸۵ ء کی جنگ آزادی کی صورت میں مصائب کا ایک اور آسان ان کے سر پر ٹوٹ پڑا۔ غالب کے اعزہ واقر با اور دیگر احباب پر مقد مات کا طویل سلسلہ ، سز انہیں ، پھانسیاں ، جائیداد کی ضبطی ، قرض خوا ہوں کے تقاضے وغیرہ یہ سب وہ حالات ووا قعات ہیں جن میں گھر کر غالب کی شخصیت کی تشکیل ہوئی۔

بچین کی محرومی اور جوانی کی سوگواری کے بعد بڑھا پا بیار یوں اور تکلیفوں کا ایک ایسا انبوہ سمیٹ کرلایا جس نے عالب کو وقت سے پہلے ہی زندہ در گور کر دیا حالات کی ناسازگار یوں ہی کا نتیجہ ہے کہ ان کی شاعری کامحورخودان کی اپنی ذات ہی بنی رہی اور انہیں'' فکرِ دنیا میں سرکھپانے'' کی فرصت ہی نہ ملی زندگی کے نشیب وفراز ہی کی بدولت غالب کے ہاں قبال کی طرح کوئی واضح اور مر بوط فکری ارتقاء کے نشانات دکھائی نہیں دیتے بلکہ حالات کی سینی نے ان کی شخصیت کو پہلودار بلکہ مجموعہ اضداد بناڈ الا۔ڈاکٹر وزیر آغاغالب کی شخصیت کے اس رخ کا جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں:

''غالب کی شخصیت ایک مجموعہ اضداد ہے میشخصیت صبط اور برہمی ،غم اور مسرت ، لگاؤ اور بے ۔ شخصیت صبط اور برہمی ،غم اور مسرت ، لگاؤ اور بے ۔

نیازی، محبت اور نفرت، خوشامد اور خود داری \_ \_ \_ ان سب کیفیات اور رجانات کی آئیند دار ہے اس میں کونیل کی سی کچک، چٹان کی سی تختی اور پارے کی سی بے قراری ہے اور بیتمام با تیں مختلف بلکہ متضاد کیفیات کی غماز ہیں \_ \_ \_ \_ فالب ایک مخشر خیال، ایک مجموعہ اضد او ہے اس کے لبوں پر ہنسی لیکن دل میں طوفانِ غم ہے اس کی زبان پرخوشامہ ہے لیکن اس کا تصور عرش پر ہے ۔ اسے مظاہر سے ایک شدید لگاؤ ہے لیکن بے نیازی اس کا مسلک ہے وہ زندگی کو ایک متاع گراں بہا سمجھتا ہے لیکن موت اس کی عزیز ترین منزل ہے ' \_ و

ناسازگاری حالات کے باعث غالب کی شخصیت میں جوخلارہ گیااس کااحساس خودان کوبھی تھاایک خط میں لکھتے ہیں۔

'' قلندری، آزادگی وایثار وکرم کے جودواعی میرے خالق نے مجھ میں بھردیے تھے بقدر ہزارا یک ظہور میں نہ آئے۔''ولے

باایں ہمہ غالب کی شاعری اردوادب کی تاریخ میں ایک چونکادینے والی آ واز ہے۔وہ ایک ذبین اور رنگارنگ شخصیت کے مالک تھے اور مزاج حکیمانہ تھا اسی لئے ان کی شاعری بھی بہت وسیع ،گہرے، متضاد اور متنوع تجربات کا ایک ایسا مجموعہ ہے جس پران کی اپی شخصیت کی نا قابلِ تر دید چھاپ ہے۔ باوجود فارسی شعراء کی بصیرت سے استفادہ کرنے کے انہوں نے کسی کو بھی اپنے اوپر غالب نہیں ہونے دیا۔ ان کے کلام کی پُوقلمونی اور پہلو داری ہر کسی کا دامنِ دل اپنی طرف کھینچی ہے اور ان کی میریشن گوئی کہ:

كو كهم را، در عدم اوج قبولى بوده است شهرتِ شعرم به گيتی بعدِ من خوامد شُدن ال

حرف بحرف درست ثابت ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ علامہ اقبال نے بھی اردواد بیات کی روایت سے فیض یاب ہونے کے خالب ہی کا انتخاب کیا کیونکہ اقبال نے اپنی غیر معمولی ذہانت اور صحت مند تنقیدی شعور کی بنا پر غالب کے کلام کی فکری بنیا دوں کو مجھ لیا تھا۔ بقول خلیل الرحمٰن اعظمی:

''اقبال جوبات کہی چاہتے تھے وہ ولی، قائم، میر، موتن یا خودان کے استاددائغ کی زبان میں ادائہیں ہو سکتی تھی۔ اس کئے لامحالہ غالب کے طرزِ گفتار سے انہوں نے فائدہ اٹھایالیکن ان کی شخصیت اوران کا

وجدان غالب سے بالکل منفرد ہے اس لئے موضوعات کے سلسلے میں انہوں نے ایک نئ سمت میں سفر کیا۔"ال

غالب اورا قبال کے مابین اختلا ف طبائع اوراختلا ف مقاصد کے علاوہ مخصوص تصورات کے حوالے ہے بھی نمایاں تضادات اوراختلا فات ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں۔ان تصورات کامختصر جائز ہ درج ذیل ہے۔

شاعرفلسفى اورفلسفى شاعر:

غالب اورا قبال دونوں نے اپنی شعری کا ئنات کی بنیاد فکر وفلسفہ پررکھی لیکن غالب کے نظر اورا قبال کی فکر میں نمایاں تفاوت موجود ہے۔

اقبال کے برعکس غالب کی شاعری کا موضوع ان کے شدید شم کے ذاتی تاثرات ہیں لیکن ان کی امتیازی خصوصیت رہے کہ جذبات کی بوقلمونی، بیان کی ندرت اور تجربات کی پیچیدگی اور تنوع میں بھی تعقل کا عضر دیگر تمام عناصر برحاوی نظر آتا ہے۔ غالب کا نداز نظر آفاقی ہے وہ اپنے گردو پیش کواپنی ذات میں جذب کر کے جب حالات کا معروضی جائزہ لیتے ہیں تو صیغہ واحد منتظم کے باوجودان کی آواز ایک پورے دور کی آواز بن جاتی ہے۔ درج ذیل اشعار ملاحظہ کیجئے۔

یا رب! زمانہ مجھ کو مٹاتا ہے کس کئے لوح جہاں پر حرف مکرر نہیں ہوں میں سال

مثال یہ مری کوشش کی ہے کہ مرغِ اسیر کرے قفس میں فراہم خس آشیاں کے لئے سمالے

خوشی کیا کھیت پر میرے اگر سو بار ابر آوے سے بحقا ہوں کہ ڈھونڈے ہے ابھی سے برق خرمن کو 1

گھر ہمارا جو نہ روتے بھی تو ویراں ہوتا بحر اگر بحر نہ ہوتا تو بیاباں ہوتا آلے

ہیں زوال آمادہ اجزاء آفرینش کے تمام مہر گردوں ہے چراغ راہگور بادِ یاں کلے

میری تغییر میں مضمر ہے اک صورت خرابی کی ہیولی برقِ خرمن کا ، ہے خونِ گرم دہقاں کا 14

پروفیسراسلوب احرانصاری غالب اورا قبال کی شاعری کے فکری اختلاف پردائے زنی کرتے ہوئے کہتے ہیں:
"ا قبال اور غالب میں ایک اساسی فرق ہے۔ اقبال نے اپنی شعری کا ئنات کواس مرکزی اور مربوط
نظام فکر سے سجایا ہے جسے انہوں نے مختلف سرچشموں سے فیضان حاصل کر کے مرتب کیا ہے وہ سر
چشمے یہ ہیں۔ قرآن کریم، فارسی شعراء، اسلامی اور مغربی مفکرین، جدیدعلوم اور سائنس جب کہ
غالب کے لئے کوئی نظام فکر یا زندگی کی کوئی تفسیر مکمل اور بصیرت افروز تجربہ ہیں بن سکی۔ اس لئے
ان کی شاعری ان مجردات کا قطعی بیان ہے جو انہوں نے اپنے تجربے سے اخذ کئے ہیں۔ " وا

بلنداور نمایاں کرنے کی کوشش کی ہے۔ مع

درج ذیل اشعار غالب کے حکیمان مزاج کی ترجمانی بخوبی کرتے ہیں:

دہر بُو جلوہُ یکنائی معثوق نہیں ہم کہاں ہوتے اگر حسن نہ ہوتا خودبیں ال

لطافت ہے کثافت جلوہ پیدا کر نہیں سکتی چن زنگار ہے آئینۂ باد بہاری کا ۲۲

فنا کو سونپ گر مشاق ہے اپنی حقیقت کا فروغِ طالعِ خاشاک ہے موقوف گلخن پر ۲۳

نظر میں ہے ہماری جادۂ راوِ فنا غالب کہ یہ شیرازہ ہے عالم کے اجزائے پریشاں کا ۲۳

نه گلِ نغمه ہوں نه پردهٔ ساز میں ہوں اپنی شکست کی آواز ۲۵

غالب کے برعکس اقبال صلح ہیں اور اس سے بھی زیادہ یہ کہ وہ فلسفی ہیں۔ انہوں نے اپنے مخاطب یا قاری کو زندگی کا ایک مربوط ، منظم اور عملی فلسفہ دیا۔ ان کے فلسفہ حیات کی بنیا دخودی کا تصور بنا۔ اقبال نے اپنی فکر کوشعر کے سانچ میں ڈھال کر پیش کیا اسی وصفِ خاص کی بنا پر ان کی شاعری فلسفیا نہ اور کیما نہ ہے۔ انہوں نے شاعری کو حکمت کا درجہ دیا کیونکہ وہ ایک دانشور سے اور دانشور آیک عام انسان کے مقابلے میں زیادہ مرتب اور منظم ذہن رکھتا ہے۔ دانشور کا رشتہ روایت سے ضرور ہوتا ہے مگر دانشوری تجربے اور تخلیق میں ظاہر ہوتی ہے۔ پر وفیسر آل احمد سر ور دانشوری کی وضاحت کرتے ہوئے حرفر ماتے ہیں:

''دانشوری ایخ گردوپیش کے حالات سے مطمئن نہیں ہوتی ۔۔۔دانشوری دید ہ بینار کھتی ہے اور اپنا نوری ایخ گردوپیش کے حالات سے مطمئن نہیں ہوتی ۔۔۔دانشوری ای جو عام نظروں نور بصیرت عام کرنا چا ہتی ہے۔دانشوری ان حقا کتابیں ہیں ، وہ حقائق کو بدلنا بھی چا ہتی ہے۔۔۔دانشور انقلاب نہیں لاتا ، وہ انقلاب کے لئے فضا ہموار کرتا ہے۔۔۔'۲۲

بلاشبہ اقبال ایک بہت بڑے دانشور تھا یک بہت بڑے مقصد اور آدرش کے بلغ تھے انہوں نے شعروا دب کو انسان کی فلاح ، معاشر ہے کی تزئین اور ملّت کی بیداری جیسے عظیم مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنایا۔ انہوں نے اپنی شاعری سے جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کو بیدار کرنے کی کوشش کی ان کا یہ مقصد بہت بلندتھا کہ وہ شاعری کومض جذبات و احساسات کے اظہار کا ذریعہ تضور نہیں کرتے تھے بلکہ دلوں کو'' ولولہ تازہ'' دینے ، انسان کو نیابت الہی کا اہل بنانے اور ایک مثالی معاشر ہے کے قیام کے خواب کو تبیر آشنا کرنے کا وسیلہ گردانتے تھے۔ جب کہ غالب کے پیشِ نظراس قتم کو کی عظیم مقصد نہیں تھا۔

تصورفن:

فن شاعری کے متعلق دونوں عظیم شعراء کا بنیادی نقطہ نظر ہی مختلف تھا اگر چہ غالب کے نزدیک بھی شاعری محض دلگی یا قافیہ پیائی نہیں تھی بلکہ وہ اسے حقیقت سے پردہ اُٹھانے کا ذریعہ سجھتے تھے اور جانتے تھے کہ یہ بھی ایک اہم اور قابلِ قدر کام ہے لیکن انہوں نے شاعری کو صرف اپنے احساسات و جذبات کا ترجمان بنایا۔ جب کہ اقبال نے شاعری کو اپنے بلند تر مقاصد کے حصول کا ذریعہ تھہ ایا۔ اقبال کے نزدیک فن وہی ہے جوزندگی بخش اور زندگی کا ترجمان ہوشاعری اسی کو کہتے ہیں جومردہ وافسردہ جذبات میں زندگی کی نئی روح پھونک دے اور انہیں بلندنصب العین کے حصول کی خاطر جینا اور مرنا سکھا دے۔ اقبال کے نزدیک صرف شاعری ہی نہیں بلکہ ہرفن کا مقصد زندگی کے حسن کو کھارنا اور فر داور معاشرے کو پستی سے بلندی کی طرف لے جانا ہے۔ اُسے حیات ابدی کا سوز بخشا ، انقلاب کی لذت سے آشنا کرنا اور ایک نئے دور کی جبتو میں سرگر م عمل اور تحرک رکھنا ہے۔ ان کے نزدیک

وہ شعر کہ پیغام حیاتِ ابدی ہے یا نغمۂ جبریل ہے یا بانگِ سرافیل کے

شاعری برائے شاعری میادب برائے ادب اقبال کامقصود نہ تھا۔ وہ نہیں چاہتے تھے کہ لوگ انہیں محض بحثیت

شاعريهيانيں \_سيرسليمان ندوى كوايك خط ميں لكھتے ہيں:

"شاعری میں لٹریچ بحثیت لٹریچ بھی میراطمح نظر نہیں رہا کفن کی باریکیوں کی طرف توجہ کرنے کے لئے وقت نہیں ۔مقصود صرف میہ ہے کہ خیالات میں انقلاب بیدا ہواور بس۔اس بات کومدِ نظر رکھ کر جن خیالات کومفید سمجھتا ہوں ان کوظا ہر کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔ کیا عجب کہ آئندہ سلیس مجھشا عرفت میں تصور نہ کریں۔اس واسطے کہ فن غایت ورجہ کی جا تکا ہی چا ہتا ہے اور یہ بات موجودہ حالات میں میرے لئے ممکن ہی نہیں ہے " کا ج

اس میں شک نہیں کہ اقبال کا کلام فکری نادرہ کاریوں کا ایک بیش بہاخزانہ ہے کین فلسفیانہ افکار کی سنجیدگی اور گرانباری کے باوجودانداز انتہائی دکش اور مترنم ہے کیکن اقبال کو خدائے تن ہونے کا دعوی نہیں ان کے نزدیک شاعری ''بیش خیزانِ حیات' کا درجہ رکھتی ہے۔ وہ اپنے آپ کوشاعر کہلانے سے'' بیام بر'' کہلا نا زیادہ پسند کرتے ہیں فنِ شاعری کے بارے میں خودان کا خیال ہے ہے کہ:

علم وفن از پیش خیرانِ حیات علم وفن از خانه زادانِ حیات ۲۹

خوش آ گئی ہے جہاں کو قلندری میری وگرنہ شعر مرا کیا ہے؟ شاعری کیا ہے؟ سے

نغمہ گجا و من گجا، سازِ سخن بہانہ ایست سوئے قطار می کشم، نا قد بے زمام را اس

اسى لئے فرماتے ہیں كه:

او حديثِ دلبري خوابد زمن آب و رنگ شاعري خوابد زمن

#### کم نظر بے تابی جانم ندید آشکارم دید و پنہانم ندید ۳۲

مری نوائے پریشاں کو شاعری نہ سمجھ کہ میں ہوں محرم رازِ درونِ میخانہ ۳۳

ڈاکٹر شخ محداکرام شاعری کے متعلق غالب اورا قبال کے نقطہ نگاہ کا جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:
''غالب کا شاعرانہ محم نظر بلند تھالیکن اقبال کا محم نظران کی نسبت بدر جہابلنداور عام شاعروں کے نقطہ نظر سے اصولاً مختلف تھا انہوں نے ''شمع وشاع'' کی تھنیف کے بعد فنِ شاعری کو بطور فن کے نہیں بلکہ' جزواز پنیمبری' سمجھ کراختیار کیا ہے۔'' مہیں

کہہ گئے ہیں شاعری ''جزو یست از پیغمبری'' ہاں سنا دے محفلِ ملّت کو پیغامِ سروش آ نکھ کو بیدار کر دے وعدہ دیدار سے زندہ کر دے دل کو سوزِ جوہرِ گفتار سے ۳۵۔

ا قبال نے مخصوص مقاصد کے حصول کی خاطر شاعری کی۔ اس کے برعکس غالب کی شاعری کو کسی ایک نظام فکر کا پابند نہیں سمجھا جاسکتا ا قبال ایک مذہبی فکر معلم اخلاق، قومی رہنما، صلح قوم، ایک واضح آدرش کے مبلغ، ایک سیاست دان اور حریت پیند شاعر بن کر اُ بھر ہے جب کہ غالب صرف شاعر سے نہ صلح، نہ سیاست دان، نہ کسی مربوط نظام فکر کے داعی اور نہ معلم اخلاق، خالص اوب کے نقطہ نگاہ سے غالب کو اقبال پرتر جیح دی جاسکتی ہے کیونکہ ان کی شاعری کا موضوع انسانی احساسات وجذبات، رشتے اور را بیطے ہیں۔ ڈاکٹر شخ محمد اکرام دیکھتے ہیں: در حکیم فرزانہ، میں اس فرق کو واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''غالب کی شاعری کا بیشتر حصہ محبت اور اس کی گونا گوں کیفیتوں کا بیان ہے۔۔۔۔ بیتی ہے کہ وہ اپنے بہترین کھوں میں' جبریلِ امیں' کے ساتھ ہم داستان ہوجا تا ہے اور اس کا ذہنِ رسااس سر زمین سے نا واقف نہیں جہاں شاعری اور فلسفہ اور مذہب کی سرحدیں مل جاتی ہیں کیکن وہ اس سر

زمین کی نسبت عام دنیا کے حالات سے زیادہ واقف ہے۔ اس کی شاعری میں بیشتر عام انسانی خواہشوں، امنگوں اور مایوسیوں کا ذکر ہے اور ان کی نسبت اس کی واقفیت اقبال سے زیادہ گہری اور صحیح ہے۔''۲سے

درج ذیل اشعار میں غالب کے تغزل کی شان ملاحظہ کیجئے۔ بیر نہ تھی ہماری قسمت کہ وصالِ یار ہوتا اگر اور جیتے رہتے یہی انتظار ہوتا سے

میں اور بزمِ ہے سے بول تشنہ کام آؤں گر میں نے کی تھی توبہ ساقی کو کیا ہوا تھا ۳۸

لوں وام بختِ خفتہ سے یک خوابِ خوش ولے \* غالب میر ہیم ہے کہ کہاں سے ادا کروں ۳۹

رشک کہنا ہے کہ اس کا غیر سے اخلاص حیف عقل کہتی ہے کہ وہ بے مہر کس کا آشنا؟ ہیں

آتا ہے داغ حسرتِ دل کا شار یاد مجھ سے مرے گنہ کا حساب اے خدا نہ ما نگ اس

وفا کیسی کہاں کا عشق جب سر پھوڑ نا کھہرا تو پھرا سے سنگدل تیراہی سنگِ آ ستاں کیوں ہو ہو ہے

میں نے کہا کہ بزمِ ناز چاہیے غیر سے تہی سن کرستم ظریف نے مجھ کو اُٹھا دیا کہ یوں ۳س

\*مروجه دیوانوں میں اس غزل کا صرف مقطع ملتا ہے اور اس فرق کے ساتھ کے تخلص اسدکوبدل کر غالب کیا ہے۔

#### نکلنا خُلد سے آ دم کا سنتے آئے ہیں لیکن بہت بے آبروہوکر ترے کو چے سے ہم نکلے مہی

#### فلسفيانها فكار:

عالب نے وسیع تر انسانی جذبوں، رابطوں اور رشتوں کو اپنی شاعری کا موضوع بنایا اس لحاظ سے ان کی شاعری کا افق اقبال سے زیادہ وسیع ہے۔ غالب کے شعری موضوعات ان تاثر ات کی عکاسی کرتے ہیں جنہیں غالب نے زندگی کے تلوُّن سے اخذ کیا ہے۔ اس عہد کی بدلتی ہوئی ساجی اقد اران کے شعری وژن کا مواد بنی۔

ڈاکٹر فرمان فتح پوری اس موقف کی تائید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''…… عالب اورا قبال میں سے اگر چدونوں کا مزاج فلسفیانہ تھالیکن عالب صرف شاعر بن کر نکے اورا قبال شاعر اورفلسفی دونوں ۔ غالب شاعری میں فلسفہ کی صرف ایک صفت یعنی موضوع کی کلیت وہمہ گیری کو کھو ظار کھتے تھے ان کے یہاں انسان کے عام فطری تقاضوں ، خواہشوں ، ولولوں ، مایوسیوں اور تجر بوں کی عکاس ہے ۔ زندگی کے مختلف حقیقی اور دائمی پہلو ووں کی تشریح ہے ۔ انسانی محسوسات کے نفسیاتی تجزیے ہیں۔ اس کے برعکس اقبال کے یہاں ایک متعین اور مخصوص فلسفہ محسوسات کے نفسیاتی تجزیے ہیں۔ اس کے برعکس اقبال کے یہاں ایک متعین اور مخصوص فلسفہ میات مات کے باوجود بڑی صد تک نظری اور جامد ہے ۔ اقبال اقتضائے بشری اور انسانی نفسیات کو اکثر نظر انداز کرجاتے ہیں ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اقبال کے یہاں اکثر فلسفہ نی پرغالب بشری اور انسانی نفسیات کو اکثر نظر انداز کرجاتے ہیں ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اقبال کے یہاں اکثر فلسفہ ن پرغالب تا ہے لیکن غالب کے یہاں فلسفہ ہمیشہ فن سے مغلوب رہتا ہے ۔ ' میں

اقبال اصلاً فلسفی تھے اور غالب اصلاً شاعر۔ اقبال فلسفی ان معنوں میں ہیں کہ انہوں نے اپنی شاعری میں زندگی کا ایک مربوط منظم اور بعض حیثیتوں سے ایک مکمل اور عملی فلسفہ پیش کیا۔ اس فلسفے نے قاری کوخودی کا منہوم سمجھایا اور مثالوں اور دلیلوں کے ذریعے اس حقیقت پرسے پردہ اُٹھایا کہ اثبات خودی کے لئے عمل پیہم ضروری ہے۔ ان کے فکری نظام کے باقی تمام عناصر اور اجزاء اس محور کے گردگھو متے نظر آتے ہیں۔ اقبال کی حکیمانہ فطرت کا اندازہ درج ذیلی اشعار سے بخو بی لگایا جا سکتا ہے۔

یہ موج نفس کیا ہے؟ تلوار ہے خودی کیا ہے؟ تلوار کی دھار ہے

خودی کیا ہے؟ رازِ درونِ حیات خودی کیا ہے؟ بیداری کائنات خودی جلوه بد مست و خلوت پیند سمندر ہے اک بوند یانی میں بند اندهیرے اُجالے میں ہے تابناک من و تو سے پیدا ،من و تو سے یاک ازل اس کے پیچے، ابد سامنے نہ مد ال کے پیچے نہ مد سامنے زمانے کے دریا میں بہتی ہوئی ستم اس کی موجوں کے سہتی ہوئی تجسس کی راہیں برلتی ہوئی رما دم نگایی برلتی ہوئی سبک اس کے ہاتھوں میں سنگ گراں یہاڑ اس کی ضربوں سے ریگ رواں سفر اس کا انجام و آغاز ہے یمی اس کی تقویم کا راز ہے ازل سے ہے یہ کشکش میں اسیر ہوئی خاکِ آدم میں صورت یذیر خودی کا نشین ترے دل میں ہے فلک جس طرح آئکھ کے تل میں ہے ۲ ہے

ا قبال حقائق وواقعات کو حکیمانه نقط انظر سے دیکھتے ہیں جب کہ غالب حقائق کو ذاتی جذبات واحساسات کی روشنی میں پر کھتے ہیں۔فلسفیانہ مسائل بھی جب غالب کی زبان سے ادا ہوتے ہیں تو وہ پڑھنے والے کے لئے فلسفہ نہیں

رہتے بلکہ ایک روح پروراورنشاط انگیز تجربہ بن جاتے ہیں۔ان کی حکیمانہ فطرت شاعر انہ فطرت سے پوری طرح ہم آ ہنگ نظر آتی ہے اس کے برعکس بقول شخ محمد اکرام:

''ا قبآل کا طائرِ فکر حکمت اور فلسفه کی ان بلندیوں پر گرم پرواز رہتا ہے جہاں سے بیہ جہان ایک دھندلا ساستارہ نظر آتا ہے۔'' کہے

اکرام صاحب کی رائے میں اقبال کا معاملہ غالب سے مختلف ہے کیونکہ انسان اور انسانی مسائل کی نسبت اقبال کا نقطہ نظر فلسفیانہ ہے شاعرانہ یا نفسیاتی نہیں۔ وہ بنی نوع انسان کی بنیادی خوبیوں اور خامیوں سے واقفیت تو رکھتے ہیں لیکن زندہ افراد کی گونا گوں بشری حماقتوں ، الجھنوں اور مصیبتوں سے آنہیں زیادہ دلچیسی نہیں وہ انسانی بستی پر تو نظر ڈالتے ہیں لیکن اس قدر بلندی سے کہ آنہیں اس بستی کے رہنے والوں کے خدو خال واضح نظر نہیں آتے ان کامقصر جلیل تو اپنے شخیل کی مدد سے ایک ایسی بلند تر حقیقت کا بیان ہے جس کی کشش سے متاثر ہوکر ایک جہانِ تازہ کی بنیاد ڈالی جا سکے۔ ۸۲۵،

وہی جہاں ہے تراجس کو تو کرے پیدا پیسنگ وخشت نہیں جوتری نگاہ میں ہے وہ

ا قبال این قاری کوآزادی فکر، بے باک اندیشہ اور مستی کردار کا پیغام دیتے ہیں۔انسان چونکہ نائب اللی ہے۔ اس کے وہ فطرت کی قوتوں کو تنخیر کر کے اپنا تا بع بنانا جا ہتا ہے۔ اس کی جفا طلب فطرت اسے ستاروں پر کمندیں ڈالنے اور ستار ہے توڑ کر آفتا ہوجاتے ہیں۔ ڈالنے اور ستار ہے توڑ کر آزافشا ہوجاتے ہیں۔

راز ہے راز ہے تقدیر جہانِ تگ و تاز جوش کردار سے کھل جاتے ہیں تقدیر کے راز ۵۰

ا قبال کے سامنے ایک عظیم مقصدتھا جس کے ابلاغ کی خاطر وہ کہیں کہیں حکیمانہ اور مفکرانہ انداز چھوڑ کر خطیبانہ انداز اختیار کر لیتے ہیں۔مثلاً نظم' دسٹمع وشاع'' کے بیا شعار دیکھئے۔

آ نکھ کو بیدار کر دے وعدہ دیدار سے زندہ کر دے دل کو سوز جوہرِ گفتار سے اھے

کیوں چن میں بے صدامثلِ رمِ شبنم ہے تو؟ لب کشا ہو جا سرود بربطِ عالم ہے تو ۵۲ھ

شعلہ بن کر پھونک دے خاشاکِ غیر اللہ کو خوف باطل کیا کہ ہے غارت گرِ باطل بھی تو ۵۳ھے

اپنی اصلیت سے ہو آگاہ اے عافل کہ تو قطرہ ہے لیکن مثالِ بحرِ بے پایاں بھی ہے کیوں گرفتار طلسمِ آپنج مقداری ہے تو د مکھے تو پوشیدہ تجھے میں شوکتِ طوفان بھی ہے 40

ذہن وفکر کی پیدوارنظر آتے ہیں۔ ڈاکٹر یوسف حسین خان کا پیخیال درست معلوم ہوتا ہے کہ: ''غالب کی فکر جذباتی اورا قبال کا جذبہ مفکراندا نراکھتا ہے۔' ۵۵ ڈاکٹر آفتاب احمد غالب اورا قبال کے کلام میں جذبہ اور خیال کی آمیزش کا فرق واضح کرتے ہوئے فرماتے

ىں:

''غالب کے ہاں تو خالص حسی تجربات کے اشعار بھی خاصی تعداد میں مل جائیں گے مگرا قبال نے عقلیت کوا پیے شعور پراس قدر مسلط کرلیا تھا کہ ان کے ہاں خالصِ حسی تجربات تقریباً بے دخل ہوکر رہ گئے ہیں۔غالب مختلف النوع اور منفر دخیالات کے شاعر ہیں۔ا قبال ایک مربوط معین اور مسلسل نظام خیال کے اور دونوں کا فرق ظاہر ہے۔''دھ

عالبًاورا قبال كيخيل اورشعور مين جونمايان تفاوت بان كاندازه درج ذيل متقابل اشعار سے كياجا سكتا ب

ہے دلِ شوریدہ غالب طلسم چے و تاب رحم کر اپنی تمنا پر کہ کس مشکل میں ہے کھے غالب

گماں آباد ہستی میں یقیں مردِ مسلماں کا بیاباں کی شبِ تاریک میں قندیلِ رہانی <u>۵۸ یاباں</u> کا اقبال

ہم موقد ہیں ہمارا کیش ہے ترک رسوم ملتیں جب مٹ گئیں اجزائے ایمال ہو گئیں ۹ھے عالب

بتانِ رنگ وخوں کو توڑ کر ملت میں گم ہو جا نہ تورانی رہے باقی نہ ایرانی نہ افغانی کے دری و حرم آئینهٔ تکرارِ تمنا واماندگی شوق تراشے ہے پناہیں الا عالب

گرچہ ہے میری جبتو در وحرم کی نقش بند میری فغاں سے رستخیز کعبہ و سومنات میں ۲۲ اقبال

غرهٔ اوج بنائے عالم امکاں نہ ہو اس بلندی کی نصیبوں میں ہے پستی ایک دن سالے ۔۔۔ غالب

امید نه رکھ دولتِ دنیا سے وفا کی رم اس کی طبیعت میں ہے مانندِ غزالہ سملے اقبال

مری تغیر میں مضمر ہے اک صورت خرابی کی ہیولی برقِ خرمن کا ہے خونِ گرم دہقاں کا ۵مے عالب

جس کھیت سے دہقال کو میسر نہ ہو روزی اس کھیت کے ہر خوشتہ گندم کو جلا دو ۲۲ اللہ اقبال

آہ کو چاہئیے اک عمر اثر ہونے تک کون جیتا ہے تری زلف کے سر ہونے تک کلے عالب گیسوئے تابدار کو اور بھی تابدار کر ۸۸ ہوش و خرد شکار کر ، قلب و نظر شکار کر ۸۸ اقبال اقتال اقتال اقتال اقتال کی شوخی تحریر کا کاغذی ہے ہیرا بہن ہر پیکر تصویر کا ۹۹ فالب عالب کیا گئو پیدا کر کے اپنا نکتہ چیس پیدا کیا فقش ہوں اپنے مصور سے گلا رکھتا ہوں میں 4 کے اقبال اقب

ان اشعار سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ زندگی کے حقائق کو دونوں نے سمجھنے کی کوشش کی ،حقائق کی فلسفیانہ توجیے بھی دونوں کے ہاں موجود ہے ۔ غالب کے سامنے زندگی کا کوئی معین اور مخصوص تصور نہیں تھا اس کے برعکس اقبال اپنی منزلِ مقصود کا واضح تصور رکھتے تھے۔ غالب کا شعور اجتماعی درد سے تہی تھا جب کہ اقبال نے اپنی فکر کو اجتماعی مقاصد کے حصول کا ذریعہ کہنایا۔

دُ اكْتُرْعبدالمغنى غالب اورا قبال كالقابلي جائزه ليته موئے كہتے ہيں:

''غالب کی خودی سراسرانفرادی ہے۔ اقبال کی خودی میسراجماعی ہے، غالب کاعشق غم ذات ہے، اقبال کاعشق غم ذات ہے، اقبال کاعشق غم کا کنات، غالب شک کی خود پیندی میں گرفتار رہے، اقبال یقین کی خود آگھی سے سرفراز ہوئے۔ غالب نے انسان کواس کی ہستی سے بدگمان و مایوس کیا، اقبال نے انسان کے اپنے وجود پراعتاد کو بحال کیا اور اسے ندرت فکرومل کا نشاط انگیزییا م دیا۔' ایے

غالب اورا قبال کے نقطہ نظر اور طرزِ فکر کا اختلاف واضح کرتے ہوئے ڈاکٹر عبد المغنی فرماتے ہیں کہ غالب فے حیات کی وسعتوں کو چیرت کی نگاہ سے ضرور دیکھالیکن تذبذب اور تشکیک کا شکار رہے جب کہ اقبال کی بصیرت نے مظاہر کی تہد میں کا ئنات کے سربستہ راز کو پالیا۔۲کے

### تصور عقل عشق:

غالب اورا قبال کے ہاں تصورِ عقل وعش کے حوالے سے نمایاں اختلا فات نظر آتے ہیں۔ گو' بانگ درا' کی نظم' دعقل ودل' سے پیشتر غالب بھی عقل ودل کی باہمی کشکش اور تضاد کا ذکر کرتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ:

رشک کہتا ہے کہاس کاغیر سے اخلاص حیف عقل کہتی ہے کہ وہ بے مہر کس کا آشنا؟ ۳سے

علامہ اقبال جوخودفلسفی بھی تھے اور حکیم بھی۔ تاہم پھر بھی عقل کے متعلق ان کا نقطہ نظر بہت حد تک نقیدی ہے انہوں نے جا بجاعقل وخرد پر حرف گیری کی ہے۔ جہاں وہ عقل سے مایوسی اور بیزاری کا اظہار کرتے ہیں وہاں دل اور عشق کو نضیلت بخشتے ہیں کیونکہ علم اور عقل انسان کومنزل کے قریب تو پہنچا سکتے ہیں لیکن حضوری کی منزل عشق کی مدد کے بغیر ممکن نہیں:

عقل گو آستال سے دور نہیں اس کی نقدیر میں حضور نہیں علم میں بھی سرور ہے لیکن یہ وہ جنت ہے جس میں حور نہیں ہم کے اقبال کے خیال میں عشق عقل سے زیادہ صاحب ادراک ہے لین زمانہ عقل کو سمجھا ہوا ہے مشعل راہ کے خیر کہ جنوں بھی ہے صاحب ادراک کے

l

ڑے سینے میں دم ہے دل نہیں ہے ٹرا دم گری محفل نہیں ہے گذر جا عقل سے آگے کہ یہ نور چراغ راہ ہے منزل نہیں ہے ۲کے زندگی کے جس جاک کو عقل نہیں سکتی اس کو عشق اپنی کرامات سے '' بے سوزن و تا رونو''سی ڈالٹا ہے۔

#### وہ پرانے چاک جن کو عقل سی سکتی نہیں عشق سیتا ہے انہیں بے سوزن و تارِ رفو کے

ا قبال جہاں عقل کی مدح بھی کرتے ہیں وہاں کوئی نہ کوئی پہلواس کی حیلہ گری اور عیاری کا نکال کراس کی مذمت بھی کرتے جاتے ہیں مثلاً

ہر دو بہ منز لے رواں، ہر دو امیرِ کارواں عقل بہ حیلہ مے برد، عشق برد کشاں کشاں ۸ کے

جب کہ غالب کا معاملہ اس کے برعکس ہے۔ غالب عقل وخرد کے منفی پہلوؤں کا احساس رکھنے کے باوجود بھی عقل کے معترف ہیں۔

ڈاکٹر شخ محدا کرام اس شمن میں لکھتے ہیں:

''فیضی کے علاوہ اقبال نے بھی جا بجا اپنے اشعار میں عقل کی کوتا ہیوں کا ذکر کیا ہے برخلاف اس کے عالب نے گئی جگہ عقل بالخصوص خرداور دانش کی تعریف کی ہے گئی جگہ تو بیا ظہار ضمناً اور سرسری سا ہے۔ مثلاً! جہاں عقل کو' نہفتہ دال' کہا ہے یا'' کاروبارِ مردم ہشیار' اور'' فرزانۂ بیدار مغز ، کا ذکر تعریف میں تعریف کے پیرائے میں کیا ہے لیکن'' ابر گوہر بار' میں متعدد اشعار صراحناً خرد کی تعریف میں ہیں۔۔' ہے۔

مثنوی 'ابر گوہر بار' کے اشعار ملاحظہ کیجئے۔

سخن گرچه گنجینهٔ گوہر است خرد را ولے تابشِ دیگر است ہانا بشہائے چول پر زاغ نہ بینی گہر بُون چراغ نہ بینی گہر بُون بروش چراغ بہ بیرایشِ ایں مُہن کار گاہ بہ دانش توال دید آئین نگاہ

بود بسکی را کشاد از خرد سر مرد خالی مباد از خرد خرد خرد خرد خرد بیری جوانی بود خرد را به پیری جوانی بود فروغ سحر گاهِ رُوحانیال خود یاغی شبستانِ بینانیال خود بود کامد سیایی زد اے خرد جویم ار خود بود مرگ من به بستی خرد بود کامد سیایی زد اے خرد جویم ار خود بود مرگ من به بستی خرد بس بود مرگ من به بستی خرد بس بود مرگ من! ۸۰

غالب اورا قبال کی نگاہ فکر میں عشق کا بنیادی مفہوم بھی جدا جدا ہے۔ اقبال کے ہاں عشق کا وہ عام شاعرانہ مفہوم بھی جدا جدا ہے۔ اقبال کے ہاں عشق کا وہ عام شاعرانہ مفہوم بھی جدب کہ نہیں جو غالب کی نگاہ میں تھا۔ اقبال جس عشق کی کارگز اریوں کے معترف ہیں وہ ایک زبر دست فعال قوت ہے جب کہ غالب کا عشق بھت مجازی ہے۔ اقبال اپنے مقاصد سے والہا نہ وابھی اور بے بناہ لگا و کوعشق کا نام دیتے ہیں جس سے مرشار ہوکر انسان اپنے مقاصد کو پانے کی جبچو کرتا ہے۔ اس کے مقابلے میں عقل میں جرات ِ رندانہ کی کی ہوتی ہے اور وہ انسان کو تذبذ ہا ورشش و پنج میں مبتلا کردیتی ہے۔ عقل کی کیفیت انفعالی ہے جب کہ جذبہ عشق فعال اور خلاق ہے۔

بے خطر کود پڑا آتشِ نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشائے لب بام ابھی ا

ا قبآل نے اپنے تصورِ عقل و عشق کو اپنے مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنایا جب کہ غالب نے عقل و دانش اور عشق دونوں کو بنیا دی انسانی جذبوں کے طور پر اپنی شاعری میں برتا۔ غالب عشق کو حظ آفرینی اور راحتِ وصل کا ذریعہ سیجھتے ہیں جب کہ اقبال اس کواجتاعی مقاصد کے حصول کا ذریعہ گردانتے ہیں غالب طرب وصل کے آرز ومند ہیں یعنی:

گرتیرے دل میں ہوخیال وصل میں شوق کا زوال موج محیطِ آب میں مارے ہے دست و پاکہ یوں ۸۲ جب کہ اقبال کے نزدیک وصل سے زیادہ فراق میں لذّت ہے کیونکہ وصل مرگِ آرز واور شوق کے زوال کا سبب ہے۔ان کے نزدیک:

> عالم سوز وساز میں وصل سے بڑھ کے ہے فراق وصل میں مرگ آرزو، ہجر میں لذت طلب ۸۳

غالب کے برعکس اقبال کے عشق کا تصور بہت وسعت کا حامل ہے انہوں نے عشق کے مفہوم کو وسعت دے کر خودی کے ہم معنی قرار دیا ہے اور ان کے نزدیک خودی ایک ایسا بحرِ بیکر ال ہے جس کی کوئی حداور کوئی کنارہ نہیں۔ ڈاکٹر پوسف حسین خان کی رائے کے مطابق:

''غالب نے اپنے جذبہ و وجدان پر فکر کارنگ چڑھایا اور اقبال نے اپنی حکیمانہ فکر کوجذ ہے ہم آغوش کیا تا کہ اس میں حصولِ مقاصد کے لئے تا ثیر پیدا ہو۔ غالب جبخرد واندیشہ کی بات کرتا ہے تو حقیقت میں اس کی تہہ میں جذبہ وخیل ہوتے ہیں اس واسطے کہ اس کے یہاں خلیلی اور منطقی فکر اور خلیلی فکر میں کوئی خاص فرق وامتیاز نہیں ہے۔ اقبال چونکہ مغربی فلیفے کے اصولی مباحث سے واقفیت رکھتا تھا جن میں موضوعات کی علمی تقسیم بندی کی جاتی ہے۔ اس لئے اس نے ہمیشہ عقل وخرد کو تخلیلی اور منطقی فکر کے معنی میں استعال کیا ہے۔' مہم کے

ا قبال اپن' حکیمانه نظر' کوخرد کا عطیه بیجھتے تھے مگروہ اس حقیقت سے بھی بخوبی باخبر تھے کہ' تکمیل نفس'عشق کے بغیر کسی طور ممکن نہیں۔

خرد نے مجھ کو عطا کی نظر حکیمانہ سکھائی عشق نے مجھ کو حدیث رندانہ مقام عقل سے آساں گزر گیا اقبال مقام شوق میں کھویا گیا وہ فرزانہ ۵۵

#### تصورِزیست:

زندگی کے بارے میں غالب اورا قبال دونوں کا نقطۂ نگاہ رجائی تھا، دونوں کے ہاں پر جوش آرز ومندی پائی جاتی ہےاس کے باوجود دونوں شعراء کے ہاں رجائیت کامعیار مختلف ہے۔ غالب قنوطی نہیں ہیں انہیں زندگی ہر حال میں عزیز ہے اسی لئے وہ ہمہ وقت اس کی تلخیوں کو گوارا بنانے کی کوشش میں مصروف نظر آتے ہیں زندگی کی پُر خار را ہوں سے مسکرا ہٹوں کے پھول چنتے ہیں۔ ناکا میوں اور نامر دایوں میں گھرے رہنے کے باوجود سخت کوشی اور آرز ومندی کی عادت اپناتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے کلام میں میرکی سی نشریت اور یاس انگیزی موجود نہیں۔ ان کی آوازا ہے دور کے طرزِ فکر سے ہٹ کرمنفر داور ممتاز نظر آتی ہے۔

نه لائے شوخی اندیشہ تابِ رنج نو میری

کفِ افسوس ملنا عہدِ تجدیدِ تمنا ہے ۲۸

غالب کی زندہ دلی کے آ گے تم والم ، شکستِ آرز واور افسر دگی کے تمام تاثرات وقتی ثابت ہوتے ہیں اسی لئے زندگی کی ہنگامہ آرائیوں سے نبر د آز ما ہونے اور آسودگی کے حصول کی خواہش ان کے ہاں بھی ماند نہیں پڑتی۔ وہ غمِ عشق اور غم روزگار دونوں کی لذت سے آشنا ہیں۔ بلکہ دوسروں کو بھی زندہ دلی کا درس دیتے ہوئے کہتے ہیں:

گردشِ رنگِ طرب سے ڈر ہے غمِ محرویِ جاوید نہیں کے

نغمہ ہائے غم کو بھی اے دل غنیمت جانیے
ہے صدا ہوجائے گا یہ سازِ ہستی ایک دن ۸۸ ہے صدا ہوجائے گا یہ سازِ ہستی ایک دن ۸۸ اقبال غالب کے اس خیال کی ہمنوائی کرتے ہوئے فرماتے ہیں: چن زارِ محبت میں خموشی موت ہے بلبل یہاں کی زندگی پابندی رسم فغاں تک ہے ۹۹

ا قبال غالب سے بڑھ کر رجائیت پیند ہیں یہاں تک کہ وہ زندگی کی تلخ حقیقوں سے جان ہو جھ کر پہلو تہی کرتے ہیں۔ وہ اپنی شاعری سے' دشمشیرِ خودی'' تیز کرنا چاہتے تھے۔ دلوں کو افسر دہ کرنا انہیں مطلوب نہ تھا ان کے بزد یک:

ہے شعرِ عجم گر چہ طرب ناک و دل آ ویز اس شعر سے ہوتی نہیں شمشیرِ خودی تیز

### افسردہ اگر اس کی نوا سے ہو گلستاں بہتر ہے کہ خاموش رہے مرغ سحر خیز ۹۰

ا قبال ، غالب کے برعکس کہیں بھی حسرت پرستی اور مایوسی کا ذکر نہیں کرتے ان کے نزدیک شاعر کو صرف جدوجہداور عمل کی تلقین کرنی چاہیے اور بس ۔ لہذا ان کافلسفہ زیست زیادہ اُمیدافزا ہے۔ ڈاکٹر سیدعبداللہ اس فرق کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''اقبال نے اپنی آرز ومندی کواجھا عی آرز وؤں اور اُمنگوں کی صورت دے دی ہے کیونکہ اقبال کاغم انسانیت کی تکیل کے لئے ہے۔ یغم کسی سے ملنے اور اس میں ڈوب کرمحو ہوجانے اور خود کوفراموش کر دینے کی آرز ونہیں بلکہ تنجیر، توسیع اور چھا جانے کی وہ آرز و ہے جس کا تعلق پوری نوعِ انسانی سے ہے۔

غالب کی آرزومندی بھی شدید ہے مگراس سے مختلف۔اس کی نوعیت خالصتاً انفرادی شخص اور ذاتی ہے ان کا غم ذاتی آ سود گی اور احساسِ ناتما می سے ابھراہے۔ان کی آرزو کیں آ سودہ ہو کر بھی آ سودہ نہیں اور ان میں سے بعض آرزووں کی نوعیت ایسی ہے جن کی کوئی عقلی تو جینہیں کی جاسکتی۔۔'افیہ اقبال کے برعکس غالب نے زندگی کے تلخی وشیریں تجربات ،خوشی اور غم کے تاثر ات اور حسرت برستی و آرزو کی کشکش کو بیان کیا ہے ان کے ہاں زندگی حسرتوں ، مایوسیوں اور امیدوں کے بین بین چلتی نظر آتی ہے اس لئے ان کا تصور زیست زیادہ کممل ، جاندار اور حقیقت سے قریب ترہے۔ جب کہ علامہ اقبال کا تصور زیست ان کی مقصدیت بلکہ فلسفہ خودی کا تابع ہے۔ان کے زندگی اثبات خودی کا دوسرانام ہے وہ کہتے ہیں کہ:

سناہے میں نے غلامی سے امتوں کی نجات خودی کی پرورش و لذت ِ نمود میں ہے <u>۹۲</u>

اقبال ایک زوال خوردہ قوم سے مخاطب سے جو' تقدیر کا بہانہ' بنا کر ذوقِ عمل سے فارغ ہو چکی تھی لہذاان کے روبروزندگی کی تلخیوں اور مایوسیوں کا بیان انہیں مزید پست ہمت بنانے کے متر ادف تھا۔ اقبال ملتِ اسلامیہ کوخوابِ غفلت سے بیدار کرنا چاہتے تھے۔ ان کے اندرعمل کا ولولہ، کچھ کر گزرنے کی آرز واور خطرات کو انگیز کرنے کا حوصلہ پیدا کرنا چاہتے تھے۔ ان کے نزدیک شاعروہ بی ہے جومردہ اور افسردہ جذبات کو متحرک کردے، انہیں بلند نصب العین کی

خاطر جینااور مرناسکھادے، قوموں کی زندگی میں انقلاب برپا کردے اس لئے انہوں نے قصداً زندگی کی تلخ حقیقتوں کو اپنا موضوع سخن نہیں بننے دیا۔ اقبال کی مقصدیت کے تقاضوں کو کھوظ رکھا جائے تو اقبال کا تصورِ زیست غالب کے مقابلے میں زیادہ رجائی اور بھر پورمحسوس ہوتا ہے۔ اقبال کا اجتماعی شعور پختہ تھا۔ وقت کے تقاضوں کے پیشِ نظر وہ رہانیت، ترک و دنیا اور شمکشِ حیات سے گریز کی تعلیم دینے کی بجائے سخت کوشی، خارا شکافی اور جہدِ مسلسل کا درس دیتے ہیں کیونکہ وہ اس حقیقت سے با خبر سے کہ ایک آزاد اور محکوم قوم کے افراد کی طلب کا بیانہ مختلف ہوتا ہے۔ فرماتے ہیں:

آزاد کی رگ سخت ہے مانید رگ سنگ محکوم کی رگ نرم ہے مانید رگ تاک محکوم کا دل مردہ و افسردہ و نومید آزاد کا دل زندہ و پُر سوزو طربناک آزاد کی دولت ، دلِ روشن نفسِ گرم محکوم کا سرمایی فقط دیدہ نمناک ممکن نہیں محکوم ہو آزاد کا ہمدوش ممکن نہیں محکوم ہو آزاد کا ہمدوش وہ بندہ افلاک ہے، یہ خواجۂ افلاک سامی

L

آزاد کا ہر لخظہ پیامِ ابدیت محکوم کا ہر لخظہ نئی مرگ مفاجات سم

بلاشبہ غالب کے کلام کا مجموعی تاثر بھی اُمیداور رجائیت سے بھر پور ہے تا ہم ان کے یہاں ناامیدی اور مایوی کے بہت ہم ان کے یہاں ناامیدی اور مایوی کے بہتار مضامین بھی نظر سے گزرتے ہیں لیکن غالب کے برعکس اقبال نے اپنے اجتماعی مشن کے پیشِ نظر زندگی کو صرف رجائی نقطہ نگاہ سے دیکھا یہی وجہ ہے کہ ان کے یہاں مایوی اور نا اُمیدی کے موضوعات ڈھونڈ ہے ہے بھی نہیں ملتے اسی لئے وہ کہتے ہیں:

جہاں میں اہلِ ایماں صورتِ خورشید جیتے ہیں ادھر ڈوبے اُدھر نکلے، اُدھر ڈوبے، اِدھر نکلے هو

کب ڈراسکتا ہے غم کا عارضی منظر مجھے ہے بھروسہ اپنی ملت کے مقدر پر مجھے ۹۲

اگر کھو گیا اک نشین تو کیا غم مقاماتِ آہ و نغاں اور بھی ہیں ہے

شب گریزاں ہوگی آخرجلو ہ خورشید سے بیچن معمور ہو گا نغمہ توحید سے ۹۸

### تصورخودی:

اقبال کے فکر وفلسفہ کا حاصل ان کا تصویہ خودی ہے جب کہ اقبال سے بہت پہلے غالب بھی اپنی شاعری میں انا نیت اور خود داری کا جا بجا اظہار کرتے نظر آتے ہیں لیکن غالب اور اقبال کے تصویہ خودی کا مفہوم اور دائرہ کا رخاصا مختلف ہے۔ اقبال خودی کے مفہوم کی فلسفیا نہ تو جیہہ اس کی حدود اور امکانات کی وضاحت اشعار میں بھی کرتے ہیں اور نثر کے پیرا میں بھی۔ ان کے خیال میں نثر کے پیرا میں بھی۔ ان کے خیال میں

''خودی کامفہوم محض احساسِ نفس یا تعین ذات ہے۔خودی وحدتِ وجدانی یا شعور کاوہ روش نقطہ ہے جس سے تمام انسانی تخیلات وجذبات و تمنیات مستقیر ہوتے ہیں۔ یہ پُر اسرار شے فطرتِ انسانی کی منتشر اور غیر محدود کیفیتوں کی شیر از ہبند ہے۔۔۔۔اپٹیمل کی روسے ظاہر اور اپنی حقیقت کی روسے ضمر ہے۔۔۔۔وہ تمام مشاہدات کی خالق ہے مگر اس کی لطافت مشاہدے کی گرم نگا ہوں کی تابنیں لاسکتی۔''99 تابنیں لاسکتی۔''الیسکر تابنیں لاسکر تابنیں لاسکر تابنیں تابن

زندگانی ہے صدف قطرۂ نیسال ہے خودی وہ صدف کیا کہ جو قطرے کو گہر کرنہ سکے ہوا گر خود نگر و خود گرو خود گیرِ خودی بیجی ممکن ہے کہ تو موت سے بھی مرنہ سکے • • لے

Į

خودی شیرِ مولی جہاں اس کا صید زمیں اس کی صید، آساں اس کا صید املے

عالب کے تصویر خودی کا معاملہ اقبال کے تصویر خودی سے یکسر جدا ہے عالب کے ہاں خودی کا تصور کسی اجتماعی فلسفہ حیات سے ماخوذ نہیں اس کی نوعیت سراسر ذاتی اور انفرادی ہے۔ بقول ڈاکٹر اے بی انثر ف:

غالب کے یہاں ایک عام انسان یا فرد کی خودی اور انا نیت کا ذکر ہے جب کہ علامہ اقبال کا تصویر خودی عام انسانی محسوسات سے ہٹ کر ہے لفظ خودی کے مفہوم سے لے کر تربیتِ خودی کی منازل جمیلِ خودی کے مراحل ،خودی انسانی محسوسات سے ہٹ کر ہے لفظ خودی کے مفہوم سے لے کر تربیتِ خودی کی منازل جمی تعلق اور عشق کا ماور ان کی تشکیل میں اور بے خودی کا باہمی تعلق اور مجمی تفکیل میں اسلامی فکر وفلسفہ کے ساتھ ساتھ مغربی اور مجمی تفکر کا رنگ بھی جھلگا ہے۔

ا قبال کے برعکس غالب خودی کی فلسفیانہ تو جیہ نہیں فر مانے بلکہ ان کے نزدیک خودی، عزتِ نفس، انا نیت، خودداری اور انفرادیت پیندی کا دوسرانام ہے۔جس کالحاظ وہ خود بھی رکھتے ہیں اور دوسروں کو بھی تلقین کرتے ہیں کہ:

### د بوار بارِ منتِ مزدور سے ہے خم اے خانماں خراب نہ احساں اُٹھائیے سولے

دراصل غالب نے اپنی انانیت اور خوداری سے بڑے بڑے کام لئے شایداسی لئے ان کی انفرادیت پبندی اور عزت نفس کے حدسے بڑے ہوئے احساس کو' نرگسیت' اور' الفتِ ذات' سے تعبیر کیا گیا کیونکہ وہ' پابستگی رسم ورہ عام' سے نفور سے نور سے عام میں مرنا' ان کے لئے کسرِ شان تھا بلکہ انہیں تو دہر سے عبرت حاصل کرنا بھی منظور نہیں تھا۔

اقبال کے برعکس غالب غزل کے شاعر سے اور غزل کا موضوع حسن وعشق ہے لہذا غالب نے پہلی مرتبہ اپنی غزل میں ہمیں ایک ایسے عاشق سے متعارف کروایا جس میں روایتی عشاق کی ہی انفعالیت، عاجزی اور مسکینی ہمیں بلکہ وہ اپنی خود داری اور وضعداری کا دم بھرتا ہے۔ جوابی پندارِ محبت کا بھرم رکھنا جانتا ہے۔ جسے اپنی عزت نفس سے بیار ہے جوراہِ عشق میں اپنی خود داری کا سود آئمیں کرنا چا ہتا بلکہ اپنی خود دی کی شمیل کا خواہ شمد ہے درج ذیل غزل کے اشعار ملاحظہ کیجئے:

وہ اپی خُو نہ چھوڑیں گے، ہم اپنی وضع کیوں چھوڑیں سبک سربن کے کیا پوچھیں کہ' ہم سے سرگرال کیوں ہو' وفا کیسی، کہاں کا عشق، جب سر پھوڑنا کھہرا تو پھراے سنگ دل، تیرا ہی سنگِ آستال کیوں ہو غلط ہے جذب دل کا شکوہ، دیکھو جرم کس کا ہے نہ کھینچو گرتم اپنے کو، کشاکش درمیاں کیوں ہو ہم ال

فرق صاف ظاہر ہے کہ غالب نے بنیادی انسانی جذبات کو اپنے اشعار کا موضوع بنایا جب کہ اقبال نے بنیادی انسانی جذبات کو اپنے اشعار کا موضوع بنایا جب کہ اقبال نے بنیادی انسانی جذبات کو فکر وفلسفہ سے ہم آ ہنگ کر کے بلند تر مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنایا اور اپنے مقصد میں بڑی حد تک کا میاب بھی رہے جب کہ غالب کی اُنا کا دائر ہ ان کی ذات ہی کے اردگرد گھومتار ہا۔

### تصورتصوُّ ف:

غالب اورا قبال کی حکیمانہ فطرت میں فلسفہ وتصُوف سے گہرالگا وَ اور د لی وابستگی پائی جاتی تھی۔ حاتی''یادگارِ غالب''میں تحریر فرماتے ہیں: ''۔۔۔تصُوف سے ان کو خاص مناسبت تھی حقائق ومعارف کی کتابیں اور رسائل ، کثرت سے ان کے مطالعے میں گزرے سے انہی متصوفانہ خیالات نے مرزا کو نہ صرف اپنے ہمعصروں میں بلکہ بارھویں اور تیرھویں صدی کے تمام شعراء میں ممتاز بنادیا۔''۵۰لے خود غالب کو اپنے مسائلِ تصُوف کے بیان پر بہت نازتھا ایک غزل کے مقطع میں بصد نازفر ماتے ہیں:

## یه مسائلِ تصوف به ترا بیان عالب مختبے ہم ولی سمجھتے جو نہ بادہ خوار ہوتا ۲ مل

اقبال کے کلام میں بھی ابتداء ہی سے تصوف کا گہرا تاثر ملتا ہے انہوں نے جس ماحول اور جن ہاتھوں میں تربیت پائی تھی ان پر تصوف کے اثرات بہت گہرے تھے یہی وجہ ہے کہ جب اقبال نے پی۔ ان کے ۔ ڈی کے مقالہ کے لئے موضوع کا انتخاب کیا تو ''ایرانی ما بعد الطبیعات کا ارتقاء'' جیسے موضوع کو چنا اور اس وسیع مطالعہ کے دوران انہیں تصوف کے نظام فکر کو بجھنے کا بھر پورموقع ملا اور اس کے نتیجہ میں آپ نے جمی تصوف کے غیر اسلامی ربحانات اور خارجی عناصر کے خلاف آواز بلندگی اور مضامین تصوف کی اصلاح کا ڈول ڈالا۔ یہی وجہ ہے کہ تصوف سے گہر اربط رکھنے کے عاصر کے خلاف آواز بلندگی اور مضامین تصوف کی اصلاح کا ڈول ڈالا۔ یہی وجہ ہے کہ تصوف سے گہر اربط رکھنے کے باوجود غالب اور اقبال کے صوفیا نہ خیالات میں بڑا تفاوت پایا جاتا ہے۔ ڈاکٹر شیخ محمد اکر ام' دھکیم فرزانہ'' میں اس فکری اختلاف کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"غالب اورا قبال کی طبیعتوں کا سانچ پختلف تھالیکن اس سے بھی بڑھ کریہ کہ وہ ہماری قومی زندگی کے دومت اور وقبال کی طبیعتوں کا سانچ پختلف تھالیکن اس سے بھی بڑھ کریے کہ جمان تھے اور اقبال وحدت اور محدت الوجود کے ترجمان تھے اور اقبال وحدت الشہود کے ۔ ان کے اسلوبِ خیال اور فلسفہ زندگی میں وہی فرق تھا جوامام الہندشاہ ولی اللّٰہ اور مجدد الف ثائی کے طریق کار میں تھا۔ " کولے

شخ می الدین ابن عربی نے وحدت الوجودیا ہمہ اوست کے نظریہ کو مقبولیت بخشی جس کے مطابق خدا اور کا ننات ایک ہی ہیں کیونکہ وجو دِحقیقی صرف ذاتِ باری تعالی کو حاصل ہے۔ کا ننات میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ صفاتِ خداوندی کی بخل ہے اور بخلی محض عکس اور سامیہ ہوتی ہے حقیقت نہیں۔ اس لئے کا ننات میں کوئی چیز بھی خدا کے وجود سے الگنہیں۔ اس کے کا ننات میں کوئی چیز بھی خدا کے وجود سے الگنہیں۔ اس کے مقابلے میں حضرت مجد دالف ثانی نے وحدت الشہو دلینی ہمہ از اوست کے نظریہ کی اشاعت کی۔

ان کے خیال میں کا نئات وجو دِحقیقی کاظل اور سایر تو ہے لیکن موہوم نہیں موجود ہے۔ان کے نزدیک انسان کا اپنی ذات کی نفی کرنا الحاد ہے اور اس نفی کی تعلیم سے کا ہلی ، بے عملی اور بیزاری پیدا ہوتی ہے جواسلامی تعلیمات کی روح کے منافی ہے۔

غالب وحدت الوجود کے قائل ہیں۔وہ خدااور ماسواکوالگ الگ خیال نہیں کرتے بلکہ ان کا فدہب ہمہاوست ہے۔ ان کے نزدیک کا ئنات کا اپناکوئی مستقل وجو ذہیں ہے۔ زندگی 'خلقہ دامِ خیال' ہے اوراس کے فریب سے بچنا چاہئیے۔ ہستی کے مت فریب میں آجائیو اسد عالم تمام حلقہُ دامِ خیال ہے ۱۰۰

> ہاں کھائیو مت فریپ ہستی ہر چند کہیں کہ ہے، نہیں ہے وہل

> ہے زوال آمادہ اجزاء آفرینش کے تمام میر گردوں ہے چراغ ربگزار بادیاں •ال

افلاطون دنیا کا پہلافلسفی ہے جس نے اس دنیا کو عالم مثال کا عکس قرار دیا تھا اور زندگی کے فراری اور منفی تصور کو
استے موثر انداز میں پیش کیا کہ اس کے اثر ات ہزاروں سال بعد تک قوموں کے نظام فکر پر اثر انداز ہوکر تباہ کن نتائج فلا ہر کرتے رہے۔ انہی اثر ات کو زائل کرنے کے لئے اقبال نے افلاطون پرکڑی تنقید کی ہے اور اس کے تخیلات سے بحیح کی تلقین فر مائی ہے۔ انہوں نے مثنوی 'اسرار خودی' میں افلاطون کے افکار کی فدمت میں ایک علیحدہ عنوان قائم کیا ہے اور پہلے ہی شعر میں افلاطون کو گوسفند قدیم'' کہہ کریا دکرتے ہیں۔

رابب درینه افلاطون حکیم از گروه گسخت از گروه گسخت معقول گم رخش او در ظلمت معقول گم در کهستان وجود افکنده سم

آنچنال افسون نا محسوس خورد اعتبار از دست و چیثم و گوش برد گفت سر زندگی در مردن است تثمع را صد جلوه از افسردن است بر شخیل مائے ما فرماں رواست جام او خواب آور و گیتی رباست گو سفندے در لباس آدم است حكم اد برجان صوفی محكم است عقل خود را برسرِ گردول رساند عالم اسباب دا افسانه خواند فكرِ افلاطول زيال را سود گفت حکمت او بود را نابود گفت بس كه از ذوقِ عمل محروم بود جان او وارفتهٔ معدوم بود منكر بنگامهٔ موجود گشت خالقِ اعيانِ نا مشهود گشت قوم با از سکر او مسموم گشت خفت و از ذوق عمل محروم گشت الله

افلاطون اورصوفیاء کے عمومی تصورات میں زندگی کی بجائے موت کونصب العین قرار دیا جاتا تھا۔ دنیا فانی اور عارضی ہے لہذا مادے کی نفی اور زندگی کے بارے میں سلبی نظریات عام ہوئے ۔نفس کشی، خواہشات کی نفی اور تر دید، روحانیت کی تعمیل کے لئے ریاضت وعبادت اور زندگی کی عملی سرگرمیوں سے گریز اور دیگر سلبی کیفیات متصوفانہ فلسفے کی بنیاد بن گئیں۔ غالب نے بیتمام سلبی کیفیات تو قبول نہ کیس لیکن وحدت الوجود ان کا اصل مسلک بن گیا اور اس

موضوع کوجس جس انداز سے غالب نے باندھااس کی مثال عرقی نظیری اور بیدل کے علاوہ کہیں اور مشکل ہی سے مطے گی مثلاً ان کی بیغز ل ان کے نظریۂ وحدت الوجود کی غماز ہے۔ جب کہ تجھ بن نہیں کوئی موجود جب کہ تجھ بن نہیں کوئی موجود کھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے؟

یہ پری چبرہ لوگ کیے ہیں غمزہ و عشوہ و ادا کیا ہے؟

سبزہ وگل کہاں سے آئے ہیں
ابر کیا چیز ہے ہوا کیا ہے ۱لا
دنیا کی بے ثباتی کے نصور نے غالب کے یہاں مایوسی کی ایک فضا پیدا کردی یہی وجہ ہے کہ تمامتر رجائیت اور
دندہ دلی کے باوجود غالب کے یہاں مایوسی اورسلبی کیفیات کا اظہار بھی عام ملتا ہے مثلاً
خموشی میں نہاں خول گشتہ لاکھوں آرز و کیں ہیں
جراغ مردہ ہوں میں بے زباں گورِغریباں کا سالا

کس سے محروی قسمت کی شکایت سیجئے ہم نے چاہا تھا کہ مرجائیں سووہ بھی نہ ہوا سال

نہ گلِ نِغمہ ہوں نہ پردهٔ ساز میں ہوں اپنی شکست کی آواز ۱الے

کے نظر بیش نہیں فرصتِ ہستی عافل گرمی برم ہے اک رقصِ شرر ہونے تک ۱۱۱ ا قبال وحدت الوجود کے عقیدہ کو مجمی تصوف کے نام سے تعبیر کرتے ہیں ان کی نظر میں یہ تصور اسلام کی روح کے سراسر خلاف ہے وہ لکھتے ہیں۔

''میں عرض کر چکا ہوں کہ کونسا تصوف میر بے نزدیک قابلِ اعتراض ہے۔ عجمی تصوف سے لڑیچ میں دلفر بی اور حسن و چک پیدا ہوتا ہے۔ مگر ایسا کہ جو طبائع کو پست کرنے والا ہے۔ اسلامی تصوف دل میں قوت پیدا کرتا ہے اور اس قوت کا اثر لٹریچر پر ہوتا ہے۔ میر اتو عقیدہ ہے کہ مسلمانوں کا لٹریچر تمام ممالکِ اسلامیہ میں قابلِ اصلاح ہے۔ یا سیت انگیز ادب زندہ نہیں رہ سکتا۔ قوم کی زندگی کے لئے اس کا اور اس کے لٹریچر کارجائی ہونا ضروری ہے۔۔'' کالے

ا قبآل وحدت الشہو د کے نظریہ کے حامی ہیں۔ان کی نظر میں کا ئنات حقیقی وجودر کھتی ہے اور انسان کو دنیا میں تخیر کا ننات کا فریضہ سونیا گیا ہے یہی وہ راستہ ہے جس پر چل کر انسان اپنے آپ کو پہچانتا ہے اور اپنی تخلیق کے مقاصد کو پورا کرتا ہے۔ اس کی زندگی نامعلوم کی دریافت،رکاوٹوں پرغلبہ پانے اور مسلسل جدوجہداور عمل وحرکت سے بامعنی بنتی ہے۔وہ زندگی کے حقائق کا مردانہ وار مقابلہ کرنے کا درس دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ غالب کے برعکس ان کے بہاں مایوی اورنا اُمیدی کے موضوعات بھی نہونے کے برابر ہیں۔

اقبال دنیا کو برسی اہمیت دیتے ہیں بے زندگی ایک ٹھوس حقیت ہے جے کسی طور نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اقبال کا مردِمون زمان و مکان پر تصرف حاصل کر لیتا ہے گویا اقبال کے نزدیک دنیا کا وجود انسانی عمل سے لا زوال ہوجاتا ہے۔ اقبال کا تصوف بھی ان کے تصویر خودی ہے ہم آ ہنگ ہے''ضربِ کلیم''میں'' تصوف'' کے عنوان سے ایک نظم میں اقبال فرماتے ہیں کہ اگر تصوف خودی کی تگہبانی کا فرض انجام نہیں دے سکتا تو یہ بالکل بے فائدہ ہے۔

یہ تھمت ملکوتی ، یہ علم لاہوتی حرم کے درد کا در مال نہیں تو پچھ بھی نہیں یہ ذکر نیم شی ، یہ مراقبے یہ سرور تری خودی کے مگہبال نہیں تو پچھ بھی نہیں خرد نے کہہ بھی دیا لا اللہ تو کیا حاصل دل و نگاہ مسلمال نہیں تو پچھ بھی نہیں مللہ دل و نگاہ مسلمال نہیں تو پچھ بھی نہیں مللہ

اقبال ایک جگہ صوفی کواس کے اصل منصب سے آگاہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

الے پیر حرم رسم و رو خاہمی چھوڑ
مقصود سمجھ میری نواہائے سحری کا
اللہ رکھے تیرے جوانوں کو سلامت
دے ان کو سبق خودشکن، خود نگری کا
تو ان کو سکھا خارہ شگافی کے طریقے
مغرب نے سکھایا انہیں فن شیشہ گری کا
دل تو ڑگئی ان کا دو صدیوں کی غلامی
دارد کوئی سوچ ان کی پریشاں نظری کا ۱۹

الغرض تمام ترفکری اختلافات کے باوجودا قبال آخرتک غالب کے عقیدت مندر ہے۔ان کا غالب سے جو وَیٰنی اور وجانی رشتہ فکری ارتقاء کی معراج تک برابرقائم رہا۔
وی اور وجانی رشتہ فکری ارتقاء کے شکیلی دور میں استوار ہوا تھاوہ فکری ارتقاء کی معراج تک برابرقائم رہا۔
''جاوید نامہ'' جودور آخر کی کتاب ہے اس میں بھی وہ فلک مشتری پرمنصور حلاج ،قر ۃ العین طاہرہ اور غالب کی ارواج جلیلہ سے شرف ملاقات حاصل کرتے ہیں اور ان ہستیوں کی شان میں فرماتے ہیں۔

غالب و حلاج و خاتونِ عجم شور با افگنده در جانِ حرم این نوا با ردح را بخشد ثبات گری او از درونِ کائنات ۱۲۰

ا قبال کے نزدیک غالب کا معاملہ بھی مولا ناروم اور دیگر صوفیائے کرام ہی کے مماثل ہے۔ مولا ناروم معطار سنائی بھی تصوف سے شدیداختلاف رکھنے کے باوجود اِن صوفیائے سنائی بھی تصوف سے شدیداختلاف رکھنے کے باوجود اِن صوفیائے کرام سے گہری عقیدت رکھتے ہیں۔ بلکہ مولا ناروم گوتو وہ اپنا پیرومر شد تسلیم کرتے ہیں اور ان سے اکتساب فیض کے دعویدار بھی ہیں۔

# صحبتِ پیرِ رومؓ سے مجھ پہ ہوا یہ راز فاش لاکھ عکیم سر بجیب ، ایک عکیم سر بکف الل

اقبال صرف عقیدہ وحدت الوجود کی حد تک ان بزرگ ہستیوں کے ہمنو انہیں تا ہم دیگر مسائل زیست کے سلسلے میں ان کی رہنمائی کو مقدم جانتے ہیں کیونکہ ان ہستیوں نے دائر ہ اسلام کو وسعت بخشی اور اشاعتِ دین سے لے کر اقامتِ دین تک نا قابلِ فراموش خدمات سرانجام دیں۔اسی لئے اقبال نہایت عقیدت کے ساتھ اعتراف کرتے ہیں کہ:

ع مااز یے سنائی وعطار آمدیم ۲۲ ا

المخضر ہر بڑااور عظیم فنکارا پنے فکر ونخیل اور اُسلوب و آ ہنگ کوجلا بخشنے کے لئے اسلاف کے عظیم فکری سرمائے سے مستفید بھی ہوتا ہے اور اس انداز سے فکر وخیال کی تشکیلِ سے مستفید بھی ہوتا ہے اور اس انداز سے فکر وخیال کی تشکیلِ نو کا سفر جاری وساری رہتا ہے۔

#### حوالهجات

۲۲ الضاً صفحه ۱۸

٢٧۔ الفنأ صفح ٢٣

۲۲\_ ایضاً صفحه

۲۵\_ ايضاً صفحها ۸

۲۲ - آل احدسرور، دانشورا قبال، صفحه ۱۸

۲۷۔ اقبال ضرب کلیم ، کلیات اقبال اُردو صفحہ ۵۹۵

۲۸ اقبال، اقبال نامه، حصه اوّل مرتب شيخ عطاالله، صفحه ۱۰۸

۲۹ ا قبال ،اسرار خودی ،کلیات ا قبال فارس ،صفحه ۱۷

۳۰ ا قبال ، بال جريل ، كليات ا قبال أردو صفحه ۳۲۰

الله اقبال، زبور عجم، كليات اقبال فارسى صفحه ٢٩٧٧

۳۲ اقبال، پیام شرق، کلیات اقبال فارسی صفحه ۱۸۷

۳۳ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفحه ۳۴۳

۳۳ محمد اكرام، دُاكثر، شِيخ جكيمٍ فرزانه، صفحه ١٦٩ ـ ١٤٠

۳۵۔ اقبال، بانگ درا مکیم فرزانه

٣٦ محمداكرام، دُاكِرْ، شِيخ مِكْيمٍ فرزانه، صفحه ١٤

٣٤ عالب، ديوان غالب جديد صفحه

٣٨ الضاً صفحه ٢٨

٣٩\_ الضاً صفحه ١٠٨

۴۰ ليضاً صفحه ١٩

الهيأ الضأم فحم 99

٣٢ اليناً صفحه ١٥٣

٣٧٦ الطِناً ،صفحه ١١٠

۲۸۰ الضاً صفحه ۲۸۰

۳۵\_ فرمان فتح پوری، ڈاکٹر، غالب سیشاعرِ امروز وفر دا،صفحی ۱۲۵\_۱۲۵

٣٦- اقبآل، بال جبريل، كليات اقبآل أردو صفحه ١٩٦٠-٢٠٠

٧٧ محمداكرام، ڈاكٹر، شخ حكيم فرزانه صفحها ١٤

٣٨\_ الضاً صفحه فحيم مروكا

۵۰ الضاً صفح ۱۳۲۱

۵۱ ا قبآل، بانگ درا، کلیاتِ ا قبآل اُردو، صفحه ۱۸

۵۲\_ الضأم فحر ١٩١

۵۳ الضأ صفحه ۱۹۲

۵۴ الضأصفير ۱۹۳

۵۵ پیسف حسین، ڈاکٹر، خان متحرک جمالیات، صفحہ ۳۲

۵۲ ] قاب احد، دُاكر، غالب آشفة نوا (كراجي: مكتبهُ دانيال اشاعت ديمبر ١٩٩٧ء) صفحه ۲۹

۵۷\_ غالب، ديوانِ غالب جديد، صفحه ٢٣٧

۵۸ اقبال، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو صفحه ۲۷

۵۹\_ غالب، ديوان غالب جديد ، صفحه ١٣٩

۲۰ اقبال ، بانگ درا، کلیات اقبال اُردو، صفحه ۲۷

۲۱ عالب، ديوانِ غالب جديد صفحه ۱۱۹

۲۲ ا قبال، بال جريل، كليات ا قبال أردو صفحه ٢٩٧

٦٣ غالب، ديوان غالب جديد صفح ١١١

٦٨٤ ـ اقبال ، ضرب کليم ، کليات اقبال اُردو ، صفحه ٦٨٧

۲۵\_ عالب، دیوان عالب جدید صفحه ۲۸

۲۲ - اقبال، بال جبريل، كليات اقبال أردو صفح ۲۰۲

٢٤ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ٩٥

۲۸ \_ اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفحه ۲۹۹

۲۹\_ غالب، ديوانِ غالب جديد ، صفحه ا

٤٠٤ ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفحة ١٢٣

ا کے عبد المغنی، ڈاکٹر، اقبال اور غالب، از اقبال اور مشاہیر مرتبہ طاہر تونسوی، صفحہ ۸

٧٢ - الضاً ،صفحه ٨٨

س2- غالب، ديوان غالب جديد صفحه ا

۲۵- اقبال ، بال جبريل ، كلياتِ اقبال أردو ، صفحه ۳۳۵

22\_ الضأصفح ٢٥٩

۲۷۔ ایضاً صفحہ ۲۷۳

٧٤ - اقبال، ارمغان حباز ، كليات اقبال أردو صفحه ٧٤

۷۵ اقبال، زبور عجم، كليات اقبال أردو صفحه ۷۷

24\_ محمد اكرام، دُاكِرْ، شِيخ حكيمٍ فرزانه صفحه الا

۸۰ غالب، کلیاتِ غالبِ فارسی ، جلداوّل ، صفحه ۳۹۰-۳۹۹

٨١ ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ٢٥٨

٨٢ عالب، ديوانِ عالب جديد صفحه اا

٨٣ - اقبآل، بال جريل، كليات اقبآل أردو صفحه ٢٠٠٨

۸۴ یوسف حسین، ڈاکٹر،خان متحرک جمالیات، صفحہ ۳۰

۸۵ اقبال، بال جبريل، كليات اقبال أردو ، صفحه ۳۴۳

۸۲ عالب، دیوان غالب جدید صفحه ۱۸۹

٨٧\_ الضاً صفحه ١٣١١

٨٨\_ الضاً صفحة ١١١

٨٩ ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفح ١٠١٠

٩٠ ـ اقبال ، ضربِ كليم ، كليات اقبال أردو ، صفحه ٥٩٠

٩١ عبدل الله، دُاكثر، سيد، مسائل ا قبال صفح ١٢٢

٩٢ ـ ا قبآل ، ضربِ کليم ، کلياتِ ا قبآل اُر دو ، صفح ٢٢٢

٩٣ ا قبال، ارمغان عجاز، كليات ا قبال أردو صفح ١٨٢

٩٢ - اقبآل، بانگ درا، کلیات اقبآل اُردو، صفحه ١٩٠٠ - ١٩

٩٥\_ الضاً صفحه ٢٧٣

٩٢ - الضاً صفحه ١٩٢

٩٥ - ا قبال ، بال جريل ، كليات ا قبال أردو صفح ٣٥٣

٩٨ ا قبال ، با نك درا ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ١٩٥

99 ۔ اقبال ، دیباچه اسرار خودی ، مطالبِ اسرار ورموز ، غلام رسول مهر (لا مور: شخ غلام علی اینڈ سنز ، ۱۹۲۰ء) صفحه ۱۰

٠٠١ ا قبال ، ضرب کلیم ، کلیات ا قبال اُردو ، صفحه ۴۹۳

ا ا ا قبال ، بال جريل ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ٢٠١٨

۱۰۲ اے۔ بی۔اشرف، ڈاکٹر، میر ..... غالب اور اقبال صفحہ ۲۔ ۱۲

۱۲۰۳ غالب، ديوان غالب جديد صفحه ۱۲

۱۰۴ ایضاً صفحه ۱۵۳

۱۰۵ حاتی، یادگارِ غالب، صفحه ۲۵

۱۰۲ عالب، دیوان غالب جدید بصفحه ۴۵

محداكرام، دُاكثر، شَخْ مكيمٍ فرزانه، صفحة ١٨٢

۱۰۸ عالب، ديوان غالب جديد صفحه ١٢٦

١٠٩ ايضاً صفحه ٢٦٩

اا۔ ایضاً صفحہ ۱۱۱

ااا۔ اقبال، اسرار خودی، کلیات اقبال فارسی، صفحہ ۳۲\_۳۳

١١٢ عالب، ديوان غالب جديد ، صفحه ٢٥٠

۱۱۳ ایضاً صفحه ۲۲

۱۱۲ ایضاً صفحه ک

۱۱۵ ایضاً صفحه ۸۱

١١١\_ الضأصفح ٩٧

الـ اقبال، اقبال نامه، حصد وم، مرتبه شيخ عطاالله، صفحه ۵۵ ـ ۵۲

۱۱۸ اقبال، ضربِ کلیم ، کلیاتِ اقبال اُردو، صفحه ۲۹۸

١١٩\_ الضأب شخه ٥٢٠

۱۲۰ اقبال، جاویدنامه، کلیاتِ اقبال فارسی صفحه ۲۰

۱۲۱ ـ ا قبال ، بال جبريل ، كليات ا قبال أردو ، صفحه ۳۳

١٢٢ اليضاً صفحه ١٢٢

باب پنجم حاصلِ بحث

# ماصلِ بحث

ان تمام مباحث کا حاصل یہ ہے کہ غالب اور اقبال اردوادب کی دوالی نابغہ روزگار شخصیات ہیں جن کے مابین تصورات اور افکار کے حوالے سے مماثلت اور مطابقت کا ایک طویل سلسلہ اُستوار نظر آتا ہے۔ اس ہم آ ہنگی کے پیش نظر بعض ناقدین نے علا مہا قبال کو غالب کا معنوی شاگر دقر ار دیا ہے کیونکہ اقبال نے اپنے کلام میں یا''شذرات' میں جن شعراء کو خراج تحسین پیش کیا ، جن کے انداز شخن کو سرا ہا اور جن کے افکار و خیالات سے فیض اُٹھانے کا اعتراف کیا ان میں اسداللہ خان غالب کا نام سرِ فہرست ہے۔

علامہ اقبال کے یہاں اخذ واستفادہ اور جذب وانجذ اب کی ایک طویل روایت ملتی ہے۔ ان کے نظر میں مشرق ومغرب کے تمام اہم افکار اور تحریکات کی صدائے بازگشت می جاسکتی ہے۔ انہوں نے اپنی فکر کو جلا بخشنے کے لئے صرف اردو شاعری یا مشرقی اوبیات ہی کے امکانات کا جائزہ نہیں لیا بلکہ مشرق ومغرب کے بے شارعلا وفلا سفہ اقبال کے زیر مطالعہ رہے یہی وجہ ہے کہ شخصیات کے ساتھ فکری روابط اقبالیات کا ایک مستقل موضوع ہے۔ ان شخصیات میں عطار، روئی ، سنائی ، حافظ ، نظیری ، بیدل ، غالب سرسید ، حالی ، بیلی ، اکبر ، برگسال ، نطشے ، گوئے ، جمال الدین افغانی ، کارل مارکس اور آرنلڈ وغیرہ چند نمایاں نام ہیں۔ انہوں نے بڑی ژرف نگاہی سے اس ذخیرہ علم میں سے وہ خیالات اخذ کے اور اپنائے جوان کے اہداف اور مقاصد کے ساتھ مطابقت رکھتے تھے۔ جوافکار ان کے نظریات سے متصادم ہوئے انہیں نہ صرف قلم زوکر دیا بلکہ ان کی خامیاں بھی کھول کھول کر بیان فرما کیں مثلاً نطشے کے بارے میں ان کا یہ کہنا کہ

ع قلبِ اومومن د ماغش كافراست ل

(

اگر ہوتا وہ مجذوبِ \* فرنگی اس زمانے میں تو اقبال اس کو سمجھا تا مقام کبریا کیا ہے لیے

افلاطون کے بارے میں ان کی رائے ہے کہ:

ع ترسير ما ب فلاطول ميان غيب وحضور س

ادب کی دنیامیں سے متاثر ہونایا کسی کے چراغ فکر سے رہنمائی قبول کرنا کوئی معیوب بات نہیں۔ شعراء

\* جرمنی کامشہور مجذوب فلسفی نیلتنا، جوایے قلبی واردات کا صحح اندازہ نہ کرسکا اِس لئے اُس کے فلسفیا نہا فکارنے اُسے غلط راستے پرڈال دیا۔

کسب واستفادہ کرتے چلے آئے ہیں کہ شعروادب کی دنیا میں ایک چراغ ہی سے دوسرا چراغ جلتا ہے چنا نچہا قبال کا عالم اللہ سے تاثر قبول کرنا ،ان کی رفعت تخیل کامعتر ف ہونا اور فیض یاب ہونے کا اعتراف کرنا قابل گرفت نہیں۔ اقبال فی شاری میں کشادہ دلی سے بیاعتراف کیا ہے کہ انہوں نے بید آل اور غالب سے بہت استفادہ کیا ہے بالخصوص مغربی شاعری کی اقد ارکوا پنے اندر سمولینے کے باوجود مشرقیت کی روح کوزندہ و برقر ارر کھنے کافن انہوں نے غالب ہی سے سیھا ہے۔ اقبال کا رہے قیدت مندانہ اعتراف اُن کی بڑائی کی دلیل ہے۔

یوں بھی غالب اردوشاعری کی روایت میں ایک ایسا آفاقی شاعر ہے جو ہمارے ادبی شعور پرآج بھی اس قدر حاوی ہے کہ ان کی رفعت تخیل سے دامن بچا کرنکل جانا محال نظر آتا ہے۔ آج کا شاعر ہویا ادیب بالواسطہ یا بلا واسطہ اُن ہی کے حلقہ تاثر کا اسپر نظر آتا ہے۔

زمانی اعتبارے غالب اور اقبال کے درمیان بھی کافی فاصلے حاکل تھے۔ غالب انیسویں صدی اور اقبال بیسویں صدی کے شاعر ہیں۔ دونوں کے خلیقی اہداف اور مقاصد کی نوعیت بھی مختلف ہے۔ اس کے باوجود غالب اور بلندی اقبال کے افکار وخیالات میں کیگونہ اشتراک قدم قدم پرد کیھنے کو ملتا ہے۔ وہ نہ صرف غالب کے حسن بیان اور بلندی افکار سے متاثر تھے بلکہ اس انداز خاص کواپنی شاعری میں جذب بھی کر لینا چاہتے تھے کیونکہ دونوں کی شخصیت اور فکر میں افکار سے متاثر تھے بلکہ اس انداز خاص کواپنی شاعری میں جدت اور ایک کا مادہ کوٹ کر جرا تھا۔ دونوں کہ بلکی اور فرسودگی کے خلاف احتجاج اور زندگی کوئی بنیا دوں پر استوار کرنے کے خواہش مند نظر آتے ہیں، دونوں کے ہاں خطر طبی ، انانیت اور خود داری کا درس ماتا ہے، دونوں کا ذہن مکت آفریں اور زگاہ فلسفیانہ تھی۔ اردوادب کی شعری روایت میں غالب پہلے شاعر حتے جو تفکر و تعقاد رکھتے تھے۔ اقبال نے جب اپ مخصوص آدرش کے ابلاغ کے لئے ادبی روایات کو پر کھا تو انہیں صرف غالب ہی کی فکر سے رہنمائی ملی۔ ڈاکٹر سیرعبد اللہ غالب اور اقبال کے فکری روابط پر روثنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

''غالب اورا قبآل کی نفسی مماثلتیں بھی پھے کم قابل توجہ بیں۔ان کے ذہن وفکر کے رخ بھی عام طور پرایک ہی ہیں۔ان کے دہن وفکر کے رخ بھی عام طور پرایک ہی ہیں۔ان کے ادبی ارتقاء کے بعض واقعات مثلاً اردو سے زیادہ فارس سے اعتنا اور اپنے افکار کے لئے نئے سے اسالیب وتراکیب کی اختراع وغیرہ بھی ان کی ذہنی وحدت کا پہتدیت ہے۔ دونوں کی ذہنی اور ادبی تربیت کے سرچشمے بھی ایک خاص حد تک مشترک ہیں، شعرائے عہدا کبری و

جہانگیری کے کلام اور مغلیہ عہد کی روایات سے بید دونوں شاعر بکساں طور پرمستفید ہوئے ہیں۔ غالب کی شاعری کو اقبال کی شاعری سے وہی نسبت ہے جونمودِسحر کوطلوعِ آفاب سے ہوتی ہے۔''ہی

داكٹرسىدعبداللدى رائے كےمطابق:

''توانائی، جدل، پرکار، قوت، احتجاجی، اثبات، خودی، جارحانه اقدام اورطلبِ دوام وتب وتاب جاودال کے اعتبار سے بھی، اوران افکار کے لحاظ سے بھی جن کے لئے پر جوش اسالیب بیان کی ضرورت ہوتی ہے، غالب کی شاعری کو اقبال کی شاعری کی منزلِ اول قرار دیا جاسکتا ہے۔' ہے

کلام غالب کی جوخصوصیات اقبال کے مزاج اور تخلیقی مقاصد سے مطابقت رکھتی تھیں یا جن کے اپنا لینے سے ان کے فن کو کھا میسر آسکتا تھا انہوں نے اسے اپنا لینے میں کوئی عار محسوس نہیں کیا۔ اس کے باوجودیہ تنج اور استفادہ ان کی تخلیق واجتہاد کی شان برقر ارد ہی۔ اس کی سب سے بوی کی مخصوص انفر اویت کو مجروح نہ کر سکا اور ان کی تقلید میں بھی تخلیق واجتہاد کی شان برقر ارد ہی۔ اس کی سب سے بوی وجہ یہ ہے کہ افکارِ اقبال کے پچھ پہلوا ہے ہیں جو صرف انہی سے منسوب ہیں لیمنی معلومات قرآنی اور عشق رسول نے ان کے پیغام کی اہمیت کو لا زوال بنادیا۔ تا ہم علامہ اقبال کو غالب سے جوزئی لگا و اور فکری ربط تھا اس کا منہ بولتا ثبوت در ہانگی خرز اغالب نہ ہے جس میں وہ غالب کی بحثیث شخص اور شاعر مدح فرمار ہے ہیں اور انہیں جرمی کی مفکر شاعر کو سے کا ہم پلہ اور ہم نوا قرار دے رہے ہیں۔ کوئی بھی ہستی صرف اسی وفت محرکے تخلیق بنتی ہے جب کہ مادح اور ممدوح میں گہرا ربط ہواور ان کے مابین کوئی فکری رشتہ استوار ہو۔ اس نظم کو تخلیق کرتے ہوئے اقبال کا دل عقیدت و محبت کے جن جذبات سے سرشار ہوگا اسے بخو بی سمجھا جا سکتا ہے۔ درج ذیل اشعار اس خقیقت کے شاہد ہیں کہا قبال کے کرنے دیا خالب کی کیا قدر و قبیت تھی۔ حقیقت کے شاہد ہیں کہا قبال کے کرنے دیا خالب کی کیا قدر و قبیت تھی۔ حقیقت کے شاہد ہیں کہا قبال کے کرنے دیا خالب کی کیا قدر و قبیت تھی۔ حقیقت کے شاہد ہیں کہا قبال کی کیا قدر و قبیت تھی۔

لطفِ گویائی میں تیری ہمسری ممکن نہیں ہو تخیل کا نہ جب تک فکرِ کامل ہم نشیں ہائے اب کیا ہو گئی ہندوستاں کی سرزمیں آہ! اے نظارہ آموزِ نگاہ ِ نکتہ بیں گیسوئے اُردو ابھی منت پذیرِ شانہ ہے گئے میں سرح یہ سودائی دلسوزی پروانہ ہے کے

ا قبال غالب کی فکر رسا اور مخیل کی بلند پروازی کے مداح تھے اور یہ بھی جانے تھے کہ ' غالب شناسی کا حق ادا ہونا ابھی باتی ہے' ۔ غالب شناسی کاحق ادا کرنے کی گرانقدر ذمہ داری ا قبال نے خود قبول کی ، انہوں نے صرف غالب کی رسی تعریف ہون ہیں تھی بلکہ ان کی فکری تو انائی کو بھی فروغ بخشا۔ غالب کے چراغ فکر سے رہنمائی حاصل کی رسی تعریف ہون ہیں تھی بلکہ ان کی فکری تو انائی کو بھی فروز ان کیس ، ان کے اشعار اور مصرعوں پر ضمینیں پیش کیس ۔ ان کی رمینوں اور بحروں پر ضمینیں پیش کیس ۔ ان کی زمینوں اور بحروں پر طبع آز مائی کرتے ہوئے غزلیں کہیں ، یہاں تک کہ اپنے فکری ارتقاء کے تشکیلی دور میں کسی جانے والی کتاب ' جاوید نامہ' میں فلک مشتری پر ان کی روحِ جلیلہ سے شرف ملا قات بھی حاصل کیا اور اپنے دیرینہ مسائل کا حل نیاز مندانہ انداز میں غالب سے طلب فر مایا کیونکہ اقبال کے نزد یک غالب ادبی روایت کا صرف ایک شاعر ہی نہیں جلکہ فکری رہنما اور پیشوا کا درجہ بھی رکھتے تھے۔

عالب اورا قبال کی فکر میں جومشا بہت موجود ہے اس کا اندازہ عالب اورا قبال کے ایسے اشعار سے بخو بی لگایا جاسکتا ہے جن کا تخیل تو کیساں ہے لیکن انداز جدا۔ منشر شعری حوالوں سے قطع نظر مختلف ومر بوط تصورات کے حوالے سے بھی دونوں عظیم شعراء کی فکری کیک رنگی اور ہم آ ہنگی قاری کو جبرت میں ڈال دیتی ہے۔

فلسفہ خودی علامہ اقبال کے نظر کا حاصل ہے لیکن اقبال سے بہت پہلے غالب کے ہاں بھی احساسِ خودداری کی اہمیت پرواضح اشارے موجود ہیں۔ اقبال حفظِ خودی کی تلقین کرتے ہیں یہی درس غالب کے ہاں بھی ملتا ہے۔ دوسروں کے احسانات تلے دب کرخودی ضعیف ہو جاتی ہے اس رمز سے غالب اور اقبال دونوں باخبر ہیں۔ اثباتِ خودی کے لئے نئے مقاصد کی تخلیق کی ضرورت کا احساس اقبال سے پیشتر غالب کی غزل میں بھی نمایاں طور پر موجود ہے۔ ذوق وشوق، دائی اضطراب اور آرز ومندی جیسے افکار کے بیان میں غالب اور اقبال کے مابین چرت انگیز کی ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ دونوں کے خیال میں آرز ومندی بے تیجہ رہے تو بہتر ہے کہ اس سے زندگی کا قافلہ متحرک اور دواں دواں رہتا ہے اس لئے دونوں شعراء دشکستِ آرز و' کی اہمیت سے بخوبی باخبر ہیں۔

غالب اورا قبال دونوں کے یہاں عشق ایک ہنگامہ حیات، سوز وساز، گرمی اور رونق کا موجب ہے۔ انجمن ہستی کی رونق عشق ہی کے دم سے ہے یعنی

رونقِ ہستی ہے عشق خانہ ویراں ساز سے انجمن بے شمع ہے گر برق خرمن میں نہیں ہے

### علامها قبال بھی اسی خیال کی تائید کچھ یوں کرتے ہیں۔

### عشق کے مصراب سے نغمہُ تارِ حیات عشق سے نورِ حیات، عشق سے نارِ حیات ۸

غالب اورا قبال کافلسفہ تسخیر وستیز بھی خودی سے پیوستہ ہے۔ دونوں شعراء کے ہاں قدم قدم پرطلب وسعی، تگ و تاز ، سخت کوشی ، خارا شگافی اور عزم تسخیر کے احساس کی کار فر مائی نظر آتی ہے اور ایک نئی دنیا آباد کرنے کا پرعزم احساس ہرجگہ غالب ہے۔

فن اور رموز فن کے سلسلہ میں بھی غالب اور اقبال کے مابین گہرے فکری روابط دیکھے جاسکتے ہیں۔ دونوں بیان کی وسعتوں کے طلب گار تھے۔ دونوں جدت پیندی اور انفرادیت کے قائل تھے، دونوں نے فکر وخیال کی ندرت کے ساتھ ساتھ نئی نئی تراکیب اور اصطلاحات وضع کیں اور زبان وادب کے دامن کو وسعت بخشی۔ دونوں نے فن کا کمال اسی کو سمجھا کہ جو بات دل سے فکے وہ سامع اور قاری کے دل میں اس طرح اتر جائے گویاوہ پہلے ہی سے اس کے دل میں موجود تھی۔

غالب اورا قبال شعری تخلیق کے سلسلے میں آ ورداور تکلف وصنع کے قائل نہ تھے۔ اگرا قبال نے ادب برائے ادب کی فدمت کی اور شاعری کو'' جزوِ پیغمبری' کھیرایا تو غالب کے خیال میں بھی شاعری محض قافیہ پیائی کا نام نہیں بلکہ معنی آ فرینی ہے۔ غالب اورا قبال دونوں ہی نے سوز وگداز اور خلوص کولا زوال تخلیق کے لئے لازمی سمجھا۔ غالب کے ''دل گداخت'' کوا قبال ''خونِ جگر'' سے تعبیر کرتے ہیں۔ دونوں کے خیال میں تخلیقی عمل کے لئے ریاضت در کار ہے۔ مثلًا بیا شعارد کھھے:

حسن فروغ سمع سخن دور ہے اسد پہلے دلِ گداختہ پیدا کرے کوئی ہے فالب فالب فالب فالب فالم خونِ جگر کے بغیر فالے نغمہ ہے سودائے خام خونِ جگر کے بغیر فالے اقبال اقبال

غالب اورا قبال دونوں کے خیال میں رمزیت اورا بمائیت شاعری کو پرلطف اور بامعنی بنانے کا فریضہ انجام دیتے ہیں۔ شاید اس لئے دونوں شعراء کا ایک ایک لفظ جہانِ معنی سمیٹے ہوئے نظر آتا ہے دونوں شعراء نے فن کے امکانات اورغرض وغایت پر کچھاس طور روشنی ڈالی ہے۔

> قطرہ دجلہ میں دکھائی نہ دے اور جزومیں کل کھیل کڑکوں کا ہوا دیدہ بینا نہ ہوا لا غالب اے اہلِ نظر ذوقِ نظر خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دیکھے وہ نظر کیا ال

عالب اورا قبال دونوں فن کی بنیا در جائیت، آرز ومندی اور تب و تاب زندگی پراستوار کرتے ہیں۔اضافہ یہ کہا قبال نے اپنے تصور فن کوخودی کا تابع قر اردے کراسے زندگی اور پائندگی بخشی اور اسے دائی قدروں کا امین بنایا۔
عالب اورا قبال کی فکری مطابقت کا ایک اور پہلو تحرک ، سخت کوشی اور خارا شکافی کے تصورات ہیں۔ دونوں کے یہاں زندگی مل وحرکت سے عبارت ہے جب کہ سکون وجمود موت کے متر ادف ۔ ڈاکٹر پوسف مسین خان نے اپنی کتاب ' غالب اورا قبال کی متحرک جمالیات' میں دونوں شعراء کے کلام میں تحرک کا تفصیلی جائزہ پیش کیا ہے۔
کتاب ' غالب اورا قبال کی متحرک جمالیات' میں دونوں شعراء کے کلام میں تحرک کا تفصیلی جائزہ پیش کیا ہے۔
عالب اورا قبال دونوں کے یہاں زندگی میں تحرک پیدا کرنے کے لئے آرز دوئرں اور تمناؤں کا ایک جوم ہے، دونوں کے یہاں ذوق جتو کی فراوانی اور سخت کوشی کی برابر تلقین ملتی ہے ، دونوں کوئن آسانی سے نفرت ہے۔ زندگ کی

دونوں کے یہاں ذوق جبتی کی فراوانی اور سخت کوشی کی برابر تلقین ملتی ہے، دونوں کوتن آسانی سے نفرت ہے۔ زندگی کی مشکلات ہی زندگی کے سفر کو آسان بناتی ہیں اس لئے دونوں زندگی کی پُر خار راہوں کو دیکھ کرخوش ہوتے ہیں وہ ناکامیوں کے آگے ہتھیار نہیں ڈالتے بلکہ مزید سرگرم ممل ہوتے ہیں دونوں شعراء نے ''کوششِ ناتمام' اور' سعی لا حاصل' کوتقلید سے بہتر سمجھا ہے مثلاً غالب فرماتے ہیں:

بس ہجومِ نا اُمیدی خاک میں مل جائے گ یہ جو اک لذت ہماری سعی بے حاصل میں ہے سال جب کہ اقبال اسی خیال کی ترجمانی کچھ یوں کرتے ہیں: راز حیات پوچھ لے نضرِ جمعتہ گام سے زندہ ہرایک چیز ہے کوششِ ناتمام سے سملے

دونوں کے یہاں آرزومندی کاسفر بھی ختم نہیں ہوتا کیونکہ نا کام تمنا ئیں ہی انسان کو جاد ہ عمل پر گامزن رکھتی ہیں۔اسی لئے غالب فرماتے ہیں۔

> ہوں میں بھی تماشائی نیرنگ تمنا مطلب نہیں کچھ اس سے کہ مطلب ہی برآ وے ھالے

> > جب كما قبال دعا كويين كه:

ہر لحظہ نیا طور نئ برقِ تجلی اللہ کرے مرحلہ شوق نہ ہو طے آلے

دونوں شعراء بیاباں نوردی اور صحرا کے توسط سے اپنے ذوق جستجو کی فراوانی ، سخت کوشی اور مشکلات سے کھیلنے کی خواہش کا اظہار کرتے ہیں مثلاً

> نہ ہوگا کی بیاباں ماندگی سے ذوق کم میرا حبابِ موجهٔ رفتار ہے نقشِ قدم میرا کلے غالب

> > ا قبال اسى حقیقت كى ترجمانى به زبان خطرٌ يوں كرتے ہیں۔

کیوں تعجب ہے مری صحرا نوردی پر تجھے

یہ تگالوئے وما وم زندگی کی ہے دلیل 1

بحثیت مجموعی تھوڑے بہت فرق کے ساتھ غالب اورا قبال دونوں کا نظام فکر حرکی اور تو انا ہے۔ سکون ، راحت اور آرام کی خواہش دونوں شعراء کے بہاں ڈھونڈے سے بھی نہیں ملتی۔

جنت کے رسمی وروایتی تصور سے انحراف کرتے ہوئے غالب اورا قبال کے افکار و خیالات میں حیرت انگیز کیسانیت دکھائی دیتی ہے دونوں کو جنت کی پرسکون فضا راس نہیں۔ایسی جنت جہاں انسان کی سب خواہشیں پوری ہوں۔ دائمی سکون اور قر ارنصیب ہواورا قامت جاودانی ہو۔ایسی جنت نہ غالب کومنظور ہے اور نہ ہی ا قبال ایسی جنت

كے خواہاں ہيں جس ميں يز دان تو ہوليكن شيطان نہو:

مزی اندر جہانے کور ذوقے کہ بزداں دارد و شیطاں ندارد <u>الے</u>

ظاہر ہے کہ ایسی جنت میں نہ خیر وشر کی کشکش ہوگی نہ زندگی میں تحرک اور اضطراب۔ دونوں شعراء نے اپنے اسپنے انداز میں ایسی جنت کو طنز ومزاح کا نشانہ بنایا ہے مثلاً غالب کہتے ہیں کہ:

ہم کو معلوم ہے جنت کی حقیقت کین دل کے خوش رکھنے کوغالب پی خیال اچھاہے ک

کیوں نہ فردوس میں دوزخ کوملالیں یارب سیر کے واسطے تھوڑی سی فضا اور سہی الے

غالب اورا قبال دونوں کے خیال میں وہ عبادت جو حصول تو اب اور جنت کی لا لیج میں کی جائے وہ سوداگری آور یا کاری سے زیادہ اور پچھ بیں اس لئے غالب اس خیال کے حامی ہیں کہ:

طاعت میں تارہے نہ ہے وانگبیں کی لاگ دوز خ میں ڈال دو کوئی لے کر بہشت کو ۲۲.

جب كه علامه ا قبال بغرض عبادت كى تلقين كرتے ہوئے كہتے ہيں:

جس کاعمل ہے بے غرض اس کی جزا کچھ اور ہے

حور و خیام سے گزر، بادہ و جام سے گزر ۲۳

غالب کی مثنوی' ایر گویر بار' اور علامه اقبال کی نظم' حوروشاع' (جودراصل گوئے کی اسی عنوان پر کھی گئ نظم کا جواب ہے) میں جو نصورِ جنت پیش کیا گیا ہے اس کے بنیا دی خیال میں جیرت انگیز فکری ربط موجود ہے۔ دونوں کو احساسات وجذبات سے عاری جنت کی حوروں میں کوئی کشش محسوس نہیں ہوتی ۔ دونوں کو ایسی جنت سے مفر ہے جہاں نہ آرز ومندی ہے نہ اضطراب ۔ ایسی پر سکون فضا میں زندگی اجیرن ہے لہذا دونوں کا دل ایسی جنت سے بیزار ہے۔ مرجائیت اور زندہ دلی کوغالب اور اقبال کے نظر میں نمایاں مقام حاصل ہے کیونکہ دونوں شعرا فطر تارجائی

سے۔ یہی وجہ ہے کہ دونوں کے یہال غم منفی اور سلبی شکل اختیار نہیں کرتا ، دونوں غم کوزندگی کالاز مہ بھے ہیں ، دونوں کے نزدیک زندہ دلی کا تقاضا یہی ہے کہ غموں کا مردانہ وار مقابلہ کیا جائے کیونکہ زندگی کی پیکیل غم کے بغیر ممکن ہی نہیں۔ چنانچہ غالب اورا قبال دونوں کے یہاں غم ایک زبر دست تخلیقی محرک اور تعمیری قوت کا حامل ہے۔ غم سہہ سہہ کرہی انسانی فطرت کے جو ہر جلایا تے ہیں۔ غالب فرماتے ہیں:

غمنہیں ہوتا ہے آزادوں کوبیش از یک نفس برق سے کرتے ہیں روش شمع ماتم خانہ ہم سی برق سے کرتے ہیں روش شمع ماتم خانہ ہم سی اقبال اس فکر کی ترجمانی اپنے انداز خاص میں کچھ یوں کرتے ہیں:

حادثاتِ عُم سے ہانساں کی فطرت کو کمال
عازہ ہے آئینۂ دل کے لئے گردِ ملال
غم جوانی کو جگا دیتا ہے لطفِ خواب سے میں سازیہ بیدار ہوتا ہے اس مصراب سے میں

کلامِ اقبال میں جو بلند آ ہنگی، قوت و توانائی اور جلال و جمال کا امتزاج موجود ہے اس کی جھلک اولاً کلامِ عالبِ میں بھی دیھی جاناں عالم میں بھی دیھی جاناں عالم جاناں عالم میں بھی دیھی جاناں عالم جاناں کے محدود دائر ہے سے زکال کرغم دوراں اورغم روزگار کا ترجمان بنایا اور آنے والے شعراکے لئے نئی راہوں کا تعین کیا۔ عالب اور اقبال کے نظر میں تصوف کونمایاں مقام حاصل ہے دونوں کو تصوف سے فطری لگاؤ تھا۔ دونوں

۔ شعرِاءکوصوفیائے کرام اور بزرگانِ دین سے گہری عقیدت تھی۔ دونوں کی نگاہ میں اردو سے زیادہ فارس شعروادب کی روایت قابلِ تقلیدتھی لہذادونوں کے کلام میں صوفیا نہ اور مابعدالطبیعا تی مسائل پراظہارِ خیال ملتاہے۔

ابتدائی دورِشاعری میں غالب اورا قبال کے صوفیانہ تصورات میں گہراربط اور ہم آ ہنگی نظر آتی ہے۔ دونوں نظریۂ وحدت الوجود کے پیروکار تھے۔ جس کی روسے وجود حقیقی صرف ذاتِ الہٰی ہے یہی وجودِ حقیقی منبع کا ئنات ہے۔ غالب فرماتے ہیں۔

> ہے تحبنی تری سامانِ وجود ذرّہ بے پرتوِ خورشید نہیں ۲۶

جب کہا قبال اسی فکر کی ترجمانی کرتے ہوئے نظم'' جگنو' میں کہتے ہیں۔ کثرت میں ہو گیا ہے وحدت کا راز مخفی جگنو میں جو چک ہے، وہ پھول میں مہک ہے کے

بعدازاں قرآن مجید پرغورو تد برکرنے اور عجمی تصوف پر تحقیق کرنے کے بعد علامہ نے ان صوفیا نہ عقا کہ سے پہلو تہی فر مائی جو اسلامی تعلیمات سے متصادم تھے۔ ان ہی تصورات میں فلسفہ وحدت الوجود بھی شامل ہے لیکن اس فکری اختلاف سے قطع نظرا قبال کے دل میں مولا ناروم کی طرح غالب کا احترام بھی برقر اررہا۔ چونکہ تصوف کے عجمی تصورات بے ملی ، رہبا نیت اور یاسیت کوفروغ بخش رہے تھے اس لئے اقبال نے انہیں ترک کر کے اسلامی اور رجائی تصوف کوفروغ بخشا اور تصوف کوفروئ کا تکہبان اور ترجمان قرار دیا۔

دیگرمضامینِ تصوف کےسلسلہ میں غالب اور اقبال کی فکری مطابقت برقر ارر ہی۔ دونوں کے یہاں کا کنات کی حقیقت جاننے کے لئے صوفیانہ تحیر کے مضامین موجود ہیں۔ دونوں کا ذہن اس سوال کے جواب کا متلاش ہے کہ ہستی کی حقیقت کیا ہے اور دنیا کی ہنگامہ آرائیاں کیا معنی رکھتی ہیں; حق تک رسائی کیونکرمکن ہے۔ دونوں شعراء کی فکری ہم آ ہنگی ایک ہی زمین اور بحرمیں ککھی گئی اس غزل کے اشعار میں ملاحظہ کیجئے:

ناکامی نگاہ ہے برقِ نظارہ سوز تو وہ نہیں کہ مجھ کو تماشا کرے کوئی ۲۸ عالب فالبر کی آئھ سے نہ تماشا کرے کوئی مو دیکھنا تو دیدہ دل وا کرے کوئی ۲۹ اقال

دونوں شعراء کی فکری راہیں اس صوفیانہ نکتے پرآ کرایک ہوجاتی ہیں کہ یہ کا نئات ساکن وجامز نہیں بلکہ ارتقاء پذیر ہے۔ تخلیقِ کا نئات کا سلسلہ جاری وساری ہے۔ غالب کے خیال کے مطابق: آرائشِ جمال سے فارغ نہیں ہنوز پیشِ نظر ہے آئینہ دائم نقاب میں جسے

جب كما قبآل كى رائے يہےكه:

یہ کائنات ابھی نا تمام ہے شاید کہ آرہی ہے دما دم صدائے کن فیکون اس

فضیلتِ آ دم تصوف کا ایک ایساا ہم موضوع ہے جس کی بابت غالب اورا قبال ہم خیال ہیں۔ دونوں کے نزدیک انسان کے علم و حکمت اور تصرفات کی کوئی انتہائہیں۔ دونوں ہی تذلیلِ انسانیت پرتڑپ اُٹھتے ہیں اور خداسے شاکی ہیں کہ:

ہیں آج کیوں ذلیل کہ کل تک نہ تھی پیند

گستاخی فرشته جماری جناب میں ۳۲ \_\_\_ عالب

اسی کوکب کی تابانی سے ہے تیراجہاں روش زوالِ آ دمِ خاکی زیاں تیرا ہے یا میرا ۳۳ اقبال

نفی وا ثبات اور لا والا جیسے صوفیانہ مسائل کے سلسلے میں کئی جگہ دونوں شعراء ہم خیال نظر آتے ہیں۔ چونکہ عالب وحدت الوجود کے قائل رہے۔ اس لئے ان کے تصوف میں لا یعنی فعی کا پہلونمایاں ہے کیکن اثبات کی زبردست خواہش بھی دیکھنے کو ملتی ہے۔ انہیں محض نفی کی خاطر نفی نا پہندھی۔ ان کا حکیمانہ ذہمن یہ مانے کو تیار نہ تھا کہ اس جہانِ رنگ و بوکا کوئی وجود ہی نہیں ہے:

جب کہ بچھ بن نہیں کوئی موجود پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے! ہے

ایک اور جگه فرماتے ہیں:

دہر جز جلوہ کیتائی معثوق نہیں ہم کہاں ہوتے اگر حسن نہ ہوتا خود بیں ۳۵ اقبال اس خیال کے حامی سے کہ ایمان کی تکمیل نفی وا ثبات دونوں پر مخصر ہے۔ نہادِ زندگی میں ابتدا لا انتہا الاً پیام موت ہے جب لا ہوا الا سے بیگانہ ۳۲ کلتہ آفرین عالب اورا قبال کی شاعری کامشتر کہ وصف ہے۔ نکتہ آفرین سے مراد ہے باریک، تہہدار، نگ اور معنی خیز بات بیدا کرنا۔ گونکتہ آفرین کا شار اسلوبیاتی خوبیوں میں کیا جاتا ہے لیکن در حقیقت اس کے پس پردہ فکر اور خیال ہی کی کار فر مائی نظر آتی ہے۔ لہذا دونوں شعراء نے خیل کی بلند پروازی سے کام لیتے ہوئے ندرتِ الفاظ اور جدتِ مضامین کی ایک نگ روایت کوجنم دیا ہے۔

نکتہ شخی کا مقصد روایت سے انحراف اور نگ سوچ کو متعارف کروانا ہوتا ہے۔ غالب اور اقبال دونوں رسم ورو عام سے متنظر اور اجتہاد کے قائل تھے کیونکہ نکتہ دال اور نکتہ آفریں ایک جئینس ، زیرک اور تیز فہم کا مالک شخص ہوتا ہے۔ غالب اور اقبال دونوں نے نئی نئی تراکیب اضافہ کر کے زبان وادب کے دامن کو وسعت بخش ، دونوں نے غزل میں معنوی لطافت کی ایک نئی روایت قائم کی ، دونوں نے مروجہ تلمیجات میں نئے نکات اضافہ کے ، دونوں کے یہاں اختراعی مضامین کی کثرت ہے۔ انہوں نے پرانے مضامین کو بھی تروتازگی اور جدت عطاکی دونوں شعراء کی بدولت اردوشاعری میں ایسے اچھوتے مضامین منظر عام پر آئے جن سے ہماری زبان اور ادب آشنا نہیں تھے۔ دونوں شعراء اردوشاعری میں ایسے اچھوتے مضامین منظر عام پر آئے جن سے ہماری زبان اور ادب آشنا نہیں تھے۔ دونوں شعراء کے یہاں ایک ایک لفظ '' گؤینہ معنی'' کے ایک ' دطاسم'' کی حیثیت رکھتا ہے۔ غالب اور اقبال کی نکتہ آفرین کے پس پردہ دونوں شعراء کی سحر کا رادر ہمہ گیر شخصیت کار فرما ہے۔ نکتہ آفرین کے ذبل میں غالب اور اقبال کے ایک ہموضوع ، فکر اور خیال برمنی پیاشعار ملاحظہ کیجئے!

لازم نہیں کہ خطر کی ہم پیروی کریں جانا کہ اک بزرگ ہمیں ہم سفر ملے سے غالب تقلید کی روش سے تو بہتر ہے خود کشی رستہ بھی ڈھونڈ خطر کا سودا بھی چھوڑ دے ۳۸۔ اقبال

غالب اورا قبال کے افکار وخیالات کی اسی مشابہت اور فکری ہم آ ہنگی کو کھوظ رکھتے ہوئے ناقدین نے غالب کو اقبال کا فکری پیشوا قرار دیا۔ سرشخ عبدالقادر نے اقبال کو غالب ہی کا دوسراجنم کہا، ڈاکٹر یوسف حسین خان نے اقبال کو غالب ہی کا دوسراجنم کہا، ڈاکٹر یوسف حسین خان نے اقبال کو غالب کو ' پیشر واقبال' کے مرتبے پر فائز کیا، ڈاکٹر عبدالمغنی کو غالب کو ' پیشر واقبال' کے مرتبے پر فائز کیا، ڈاکٹر عبدالمغنی کو

غالب اورا قبال کی وجنی ساخت اور مزاج کارنگ یکسال محسوس ہوا جب کہ ڈاکٹر عبدالحق نے دونوں شعراء کے فکر وخیال میں گہری مشابہت کی نشاند ہی کی۔الغرض ہرا قبال شناس نے محسوس کیا کہ اقبال، غالب سے والہانہ وابستگی رکھتے تھے اور دونوں کے فکر وخیال میں ہم آ ہنگی ہی نہیں یک رنگی بھی موجود ہے۔ تاہم بعض اشتراکی موضوعات اور رجحانات کے باوصف غالب اور اقبال کے مابین کچھ فکری تضادات بھی ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں۔

غالب اورا قبال کا بنیادی فرق توبیہ کہ اقبال کا نظام فکر مرتب اور باضابطہ ہے۔ نیز اس میں قطعیت موجود ہے جب کہ غالب نے اپنی شاعری میں قطعی نوعیت کا کوئی فلسفیا نہ نظام مرتب نہیں فر مایا۔ ان کا تمام ترفکری سرمایی غزل کے متنوع اشعار میں منتشر طور پرموجود ہے۔ انہوں نے اپنے کلام میں کوئی ایسا بندھا ٹکا فلسفہ پیش نہیں کیا جس میں قطعیت بھی موجود ہو۔ ان کا فکر وفلسفہ خود اپنی ہی ذات کا عکس ہے بالفاظِ دیگر اشعار کے آئینے میں ہمیں غالب کی اپنی بی ذات اور شخصیت بے نقاب نظر آتی ہے۔ وہ خود فر ماتے ہیں۔

کھلٹا کسی پہ کیوں مرے دل کا معاملہ شعروں کے انتخاب نے رُسوا کیا مجھے 9سے

علامہ اقبال نے شعروادب کواپے عظیم تر مقاصد کے حصول کا ذریعہ قرار دیا۔ وہ اپنی شاعری کی طاقت سے جنوبی ایشیا کے خوابیدہ مسلمانوں کو بیدار کرنا چاہتے تھے۔ ان کا احساسِ زیاں' زندہ کر کے انہیں حصولِ آزادی کی جدوجہد میں شریک کرنے کے خواہش مند تھے۔ اُن کا تمام تر فکر وفلسفہ اسی عظیم مقصد اور آ درش کے حصول کے لئے وقف تھا۔ خود فرماتے ہیں کہ:

نغمہ کجا و من کجا ساز سخن بہانہ ایست سوئے قطار می کشم ناقۂ بے زمام را جہم

اقبال کے برعکس غالب کے پیشِ نظر کوئی ایسا نصب العین کا رفر مانہیں تھا۔ وہ تو بس اشعار کے آئینے میں صرف اپنے دل کے داغ دکھانا چاہتے تھے۔ اپنے احساسات وجذبات کوشعر کے سانچے میں ڈھال کردادیّن وصول کرنا چاہتے تھے یہی وجہ ہے کہان کی شاعری کے پسِ پردہ ہمیں نہ کوئی مصلح نظر آتا ہے، نفلسفی اور نہ ہی کوئی قومی رہنما وغیرہ شایداسی لئے خالص ادب کے نقطہ نگاہ سے غالب کی شاعری کو اقبال کی شاعری پرتر جیح دی جاتی رہی ہے۔ عالب کی شاعری متنوع اور دنگار نگار فایات کا ایک نگار خانہ ہے جب کہ اقبال نے اپنی مقصدیت کے غالب کی شاعری متنوع اور دنگار نگار افکار و خیالات کا ایک نگار خانہ ہے جب کہ اقبال نے اپنی مقصدیت کے

پیشِ نظرتمام تر زورفلسفہ خودی اوراس کی جزئیات کے بیان میں صرف کیا ہے۔ غالب کی شاعری کا موضوع حیاتِ انسانی کی بوقلمو نیاں ہیں جب کہ اقبال اُمتِ مسلمہ کے شاعر بن کرا بھرے یہی وجہ ہے کہ اُن کے اشعار سے ایک عام و عامی کظ نہیں اُٹھا سکتا جب کہ غالب کی مشکل بیندی کے باوصف ہر شخص اپنے حسبِ حال شعر'' دیوان' سے اخذ کرسکتا

ا قبال این مخصوص مقاصد کے ابلاغ کی خاطر اکثر اُمتِ مسلمہ اور نوجوانا نِ اسلام سے خطاب کرتے یا تھیجیں کرتے نظر آتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ کلام ا قبال میں خطیبا نہ انداز پر بنی اشعار کی تعداد بہت زیادہ ہے جب کہ عالب کی شاعری میں خطیبا نہ انداز نہ ہونے کے برابر ہے۔ غالب کے یہاں تصویر خود کی سے مربوط واضح اشار بے موضوعات جاتے ہیں لیکن ا قبال کی طرح خود کی کے مفہوم ، مراحل اور منازل تربیت اور بے خود کی سے اس کا تعلق جیسے موضوعات مطلقاً موجود نہیں بقول ڈاکٹر فرمان فتح یوری

''اقبال کے یہاں اکثر فلسفہ فن پر غالب آجاتا ہے لیکن غالب کے یہاں فلسفہ ہمیشہ فن سے مغلوب رہتا ہے۔''ام

غالب کی شاعری کاموضوع انسان ہے اس لئے ان کا اندازِنظر آفاقی ہے جب کہ اقبال کو ایک مخصوص قوم اور ملت کا شاعرتشکیم کیا گیا ہے الگ بات کہ اُن کے پیغام کی ہمہ گیر بت نے انہیں آفاقیت سے ہمکنار کیا۔

غالب اورا قبال دونوں کے کلام میں فکر وفلسفہ اور تعقل کی کارفر مائی ہے کین دونوں کا انداز الگ الگ ہے۔ غالب کا اندازِ فکر فلسفیانہ ہے کیکن فلسفہ منضبط اور مربوط نہیں۔ اقبال کے بہاں ایک منظم اور مربوط فلسفیانہ نظام دیکھنے کو ملتا ہے۔ اقبال کا مقصد انسان کو'' انسانِ کامل'' اور نیابتِ الہی کا اہل بنانا ہے تا کہ وہ ایک مثالی معاشرے میں اپنا حصہ ادا کرسکے جب کہ غالب ایسے سی عظیم مقصد کے مبلغ نہ تھے۔

فنِ شاعری کے باب میں دونوں کا بنیادی نقطہ نظر مختلف ہے غالب نے اقبال کی طرح شاعری کو''جزوِ بیغمبری''نہیں گردانا بلکہ ان کی شاعری کا موضوع حسن وعشق اور عام انسانی محسوسات و جذبات اور تجربات زیست ہیں۔

غالب اورا قبال کے تصور عقل وعشق میں نمایاں تفاوت موجود ہے۔ اقبال فلسفی ہو کر بھی عقل کے مخالف ہیں اور غالب شاعر ہو کر بھی خرداور دانش کے معتر ف ومداح ہیں۔

غالب اورا قبال کے صوفیا نہ عقائد بھی ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ غالب وحدت الوجود اورا قبال وحدت الوجود اورا قبال وحدت الوجود اورا قبال وحدت الشہود کے مانے والے ہیں لیکن اس اختلاف کے باوجود اقبال کے دل سے غالب کا احترام کم ہوتا نظر نہیں آتا۔

نظریۂ زیست کے باب میں غالب اورا قبال دونوں کا نقطہ نگاہ رجائی ہے لیکن دونوں کی رجائیت میں فرق ضرور ہے۔ غالب بھی بھار' گردشِ مدام' سے گھبراجاتے ہیں۔ جب زماند انہیں ستا تا ہے تو آنو بہا کر غموں کی گئی کو گوار ابنانے کی کوشش کرتے ہیں جب کہ اقبال کے یہاں زندگی کی منفی قدروں کے لئے کوئی جگہیں ہے۔

گوار ابنانے کی کوشش کرتے ہیں جب کہ اقبال کے یہاں زندگی کی منفی قدروں کے لئے کوئی جگہیں ہے۔

ڈ اکٹر عبد المغنی نے غالب اور اقبال کی ذہنیت کے تفاوت کودولفظوں یعنی تشکیک اور یقین سے تعبیر کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

''زندگی کے تقائق پر سوچا دونوں ہی نے ہے لیکن ایک اپ نو ہمات میں الجھ کررہ گیا اور دوسر ہے کی نگاہ تیز دل وجود کو چرگئ ۔ غالب زندگی جر تذبذب میں پڑے رہے ۔ اقبال نے تیقن حاصل کر لیا۔
غالب اپنی فکری تو انا ئیوں کے باوجود زندگی کا کوئی واضح تصور نہیں رکھتے تھے۔ ان کا شعور اجتماعی درد
سے خالی تھا۔ اس کے برخلاف اقبال کے سامنے منزلِ مقصود کا نشان واضح تھا۔ ان کے دانشور انہ تھا
نے انہیں ایک اجتماعی بصیرت عطاکی اور وہ پوری کیسوئی کے ساتھ اپنے تخیل کو منظم کر سکے۔'' میں حقیقت یہ ہے کہ اقبال کے فکر وفن کا مام خذصر ف غالب ہی نہیں انہوں نے مشرق و مغرب کے تمام حکما اور شعوا سے اکتسابِ فیض کیا۔ ڈاکٹر سیوعبد اللہ اپنے ایک مضمون'' کیا اقبال محضون نے ہر بڑے مفکر کو پڑھا
شعرا سے اکتسابِ فیض کیا۔ ڈاکٹر سیوعبد اللہ اللہ اللہ اللہ شخص تھے۔ انہوں نے ہر بڑے مفکر کو پڑھا
اور ہر بڑے مفکر کے تضادات واضح کر کے ایک جامح نظام فکر مرتب کیا ، یہ صبحے ہے کہ ان کی فلائی مسلمان مفکر ہونے کی وجہ سے تحویر تو حید وسنت کے گردگھوئتی ہے۔ مگر اس مرکز پہقائم رہ کر اقبال کا دائر ہ فکر وسنج سے وسیع تر ہوتا گیا۔''۔ سامی

نامورہستیوں خصوصاً غالب سے استوار فکری روابط اقبال کی شاعری کی جان ہیں۔انہوں نے علم وحکمت کو موثن کی گشدہ میراث بیجھتے ہوئے ہر جگہ سے اُٹھا لینے کی کوشش کی بلکہ وہ دوسروں کوبھی بہی نصیحت فر ماتے ہیں کہ: مغرب سے ہو بیزار نہ شرق سے حذر کر مہم فطرت کا اشارہ ہے کہ ہر شب کوسحر کر مہم بے یمی وجہ ہے کہ مشرق ومغرب کے عظیم مفکروں اور شاعروں کے خیالات سے انہوں نے بھر پوراستفادہ کیا لیکن اپنی انفرادیت برابر برقر اررکھی ہمیں ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم کی اس رائے سے اتفاق کرنا پڑے گا کہ:

''شعر میں اقبال نے حکمت کے جوموتی پروئے ہیں ان کے متعلق محض پیے کہد دینا نا انصافی ہوگی کہوہ موتی اس نے دوسرے جواہری سے لیے ہیں۔ ہیراجب تک تراشانہ جائے اورموتی جب تک مالا میں پرویا نہ جائے اور جواہرات جب تک زیور میں جڑے نہ جائیں ان کا جمال معمولی سنگریز وں اور خزف یاروں سے زیادہ نہیں ہوتا۔ اقبال نے شاعری پر جواحسان کیا ہے وہ یہ ہے کہ مشرق اور مغرب اور ماضی اور حال کے وہ جواہر پارے جونفس انسانی کے آسان کے تارے ہیں۔ کمال شاعری سے اس طرح تراشے اور پروئے اور جڑے ہیں کہنوع انسان کے لیے ہمیشہ کے لیے بصیرت افروز ہو گئے ہیں۔۔۔۔۔جہاں تک افکار کا تعلق ہے اس نے رومی کا کامل تتبع کیا ہے۔ ننطشے کا، نہ برگسال کا اور نہ کارل مارکس یالینن کا، اینے تصورات کا قالین بنتے ہوئے اس نے رنگین دھاگے اور بعض خاکے ان لوگوں سے لیے ہیں۔لیکن اس کے کمل قالین کا نقشہ کسی دوسرے کے نقشے کی ہو بہونقل نہیں ہے اپنی اپنی تعمیر کے لیے اس نے ان افکار کوسنگ وخشت کی طرح استعال کیا ہے۔ا قبال ان مفکر شاعروں میں سے ہے جن کے پاس اپنا ایک خاص زاویۂ نگاہ اور نظریهٔ حیات بھی ہوتاہے محض افکار کے ادھرادھرسے اخذ کر دہ عناصر سے اس کی توجیہٰ ہیں ہوسکتی۔ ا قبال کے اندررومی بھی ہے اورنطشے بھی ، کانت اور برگساں بھی ، کارل مارکس بھی اورلینن بھی \_ اور شاعری کے لحاظ سے بیدل بھی اور غالب بھی ۔ لیکن اقبال کے اندران سب میں سے کسی کی اپنی حیثیت بُوں کی توں قائم نہیں ہے۔۔۔۔ا قبال کا کمال پیہے کہ متضاد درنگوں کے تارویود کووہ دککش نقشوں میں بُن لیتا ہے۔منطقی حیثیت سے کسی کوشفی ہونہ ہولیکن بیان کی ساحری ایسی ہے کہ ا قبال کویژھتے ہوئے کسی تضاد کا احساس نہیں ہوتا۔''۵م

تاہم اس حقیقت سے انکار ممکن نہیں کہ غالب اور اقبال کے فکری روابط جوعلامہ اقبال کی تربیتِ افکار کے شکیلی دور میں استوار ہوئے تھے وہ فکری ارتقاء کی معراج تک برابر قائم رہے۔ اقبال فکرِ غالب سے مستفید بھی ہوئے اور منحر ف بھی کہ اسی طور سے افکارِنوکی تشکیل وتعمیر کا سفر جاری وساری رہتا ہے۔

#### حوالهجات

٢٢\_ الضاً، صفحه ١٣٢

٢٣ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحها ٢٣

۲۲۰ غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ۱۰

۲۵ اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه ۱۵۵

٢٦ عالب، ديوان غالب جديد، صفحها١١

٢٥ - اقبال، بانك درا، كليات اقبال أردو، صفحه

۲۸ عالب، ديوان غالب جديد، صفحه ١٩٩

٢٩\_ اقبال، بانكِ درا، كلياتِ اقبال أردو، صفحه ١٠

٣٠ عالب، ديوان غالب جديد، صفح ١٣١٦

الله اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو، صفحه ٣٢٠

٣٢ عالب، ديوانِ غالب جديد، صفح١٣١

٣٣٥ - اقبال، بال جريل، كليات اقبال أردو صفحه ٢٩٨

۳۲۰ عالب، د بوان عالب جدید، صفحه ۲۵

٣٥\_ الضاً، صفحا٠٣

٣٦ اقبال، ضربِ كليم، كلياتِ اقبال أردو، صفحه ٥٢٥

٢٥٦ عالب، ديوان عالب جديد، صفحه٢٣٩

٣٨ ا قبال، بانك درا، كليات ا قبال أردو، صفحه ١٠٥

٣٩\_ غالب، ديوان غالب جديد، صفحه ١٦٨

۴۰ ا قبال، زبورعجم، كليات ا قبال فارس، صفحه ٢٨٠

الهم فرمان فتح يورى، ڈاکٹر، غالب، شاعرِ امروز وفردا (لا ہور: اظہار سنز ۱۹۷۰) صفحه ۱۲۵

٣٢ عبدالمغنى، ڈاکٹر، اقبال اور غالب بشمولہ اقبال اور مشاہیر مرتب طاہر تونسوی (لا ہور:سنگِ میل پہلی کیشنز

۸ ۱۹۷۷ء)صفحه ۸ ۷ ـ ۹ ۷

٣٦- عبدالله، ڈاکٹر، سید، مسائلِ اقبال، صفحہ ٣٥٦ ٣٨- اقبال، ضربِ کلیم، کلیاتِ اقبال اُردو، صفحہ ٥٤ هـ ١٩٥٠ نیرنگِ خیال اقبال نمبر ١٩٣٢ء (جوادار هُ نفوش کنومبر ١٩٤٧ء میں پیش کیا) (لا ہور: ادار هُ فروغِ اُردو، نومبر ٥٤٠ء) صفحہ ٣٢٦ء) صفحہ ٣٢٦ء

### كتابيات

### أوّ ينما خذ:

غالب،مرز ااسد الله خان،خطوطِ غالب،مرتبه غلام رسول مهر، (لا هور: شيخ غلام على ايند سنز بار مفتم ،١٩٩٣ء)

غالب،مرزااسدالله خان، ديوانِ غالب، مرتبه بروفيسر ميداحمه خان (لا مور مجلسِ ترقی ادب۱۹۳۹ء)

--غالب،مرزااسدالله خان، دیوانِ غالب جدیدالمعروف به بخهٔ حمید میرمع مقدمه دیوان (آگره:مفید عام اِسٹیم بریس بس بن)

عالب،مرزااسدالله خان، کلیاتِ عالب فاری، جلداول،مرتبه سیدمرتضلی حسین فاضل که صوی (لا ہور مجلسِ ترقی ادب،اشاعت اول،

جون ١٩٦٧ء)

غالب،مرزا اسد الله غان،کلیاتِ غالب فارسی، جلد دوم، مرتبه سید مرتضی حسین فاضل ککھنوی (لا ہور بمجلسِ ترقی ادب، اشاعت اول، جون ۱۹۲۷ء)

غالب،مرزااسدالله خان،کلیات ِغالب فارس،جلدسوم،مرتبه سیدمرتضلی حسین فاضل که صنوی (لا ہور بجلسِ ترقی ادب،اشاعت اول، ستمبرے۱۹۶۷ء)

محرا قبال علامه، شذرات فِكرِ اقبال ، مرتبه جاويدا قبال (لا مور بجلس ترقی ادب ، اشاعت اول ،١٩٧٣ء)

محمدا قبال، علا مه، كلياتِ اقبال اردو (لا مور: شيخ غلام على ايندُ سنر ، اشاعت سوم ، ١٩٧٧ء )

محمدا قبال ،علا مه، كليات ِ اقبال فارس ، (لا بهور: شيخ غلام على ايندُ سنر ، اشاعت دوئم ، ١٩٧٥ ء )

محمدا قبال ،علاّ مه، اقبال نامه، حصه اول ،مجموعه مكاتيب اقبال ،مرتبه شخ عطاالله (على گرُه: ادارهُ اقبال)

محمدا قبال ،علا مه، اقبال نامه، حصد دوم، مجموعه مكاتيبِ اقبال (مرتبه شيخ عطاالله، س-ن)

### ثانوي مآخذ:

آ فآب احد، ڈاکٹر، غالب آشفۃ نوا (کراچی: مکتبہ دانیال، دیمبر، ۱۹۹۷ء)

آ فناب احد، دُا كثر، مير، غالب اورا قبال، (اسلام آباد: دوست پېلى كىشىز، ٢٠٠٧ء)

اختشام حسین، ڈاکٹر، غالب ایک شاعرایک ادا کار (لا ہور:سنگ میل پبلی کیشنز، ۱۹۸۷ء)

آل احد سرور، پروفیسر، دانشورا قبال (لا هور: الوقاریبلی کیشنز،۲۰۰۳ء)

اے۔ بی اشرف، میر، غالب اورا قبال (ملتان: جائزه پرنٹرز، باراول ۱۹۹۹ء)

اليس \_ايم منهاج الدين، ڈاکٹر افکار وتصوراتِ اقبال (ملتان: کاروانِ ادب، باراول، ١٩٨٥ء)

پرتورومیله،مشکلاتِ غالبِ (لا مور: نقوش پریس،۲۰۰۰ء)

جاويدا قبال، دُاكٹر، زنده رُود، حياتِ اقبال كانشكىلى دور (لا مور: شخ غلام على اينڈ پرنٹرز، طبع سوم، ١٩٧٥ء)

جاويدا قبال، دُاكْر، زنده رُود، حياتِ اقبال كاوسطى دور (لا مور: شيخ غلام على ايندُ پرنشرز، طبع سوم، ١٩٨٧ء)

جاويدا قبال، دُاكِرُ، زنده رُود، حياتِ اقبال كا اختنا مي دور (لا مور: شيخ غلام على ايندُ پرنشرز، طبع سوم، ١٩٨٧ء)

جاويدا قبال، ڈاکٹر، مے لالہ فام (لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز، ۱۹۲۲ء)

حاتى،الطاف حسين، يادگارِغالب (لا مور: ناصر با قر پرنٹرز،س ـن

خورشيدالاسلام، ڈاکٹر، غالب .....تقليدواجتهاد (علی گڑھ: ايجو کيشنل بک ہاؤس، ١٩٧٩ء)

رفيع الدين ہاشى، ڈاکٹر، کتابياتِ اقبال (لا ہور: اقبال اکیڈی، ۱۹۷۷ء)

ر فيع الدين ہاشمی، ڈاکٹر، اقبال بحثيت شاعر (لا ہور بجلسِ ترقی ادب طبع اول، ١٩٧٧ء)

ر فیع الدین ہاشمی، ڈاکٹر ، محسہبل عمر، وحید عشرت، ڈاکٹر، مرتبین، اقبالیات کے سوسال (منتخب مضامین) (اسلام آباد: اکا دمی ادبیات

يا كستان، اشاعت اول،۲۰۰۲ء)

سليم اختر، دُا كُرْ ، خُلِيق تخليق شخصيات اور تقيد (لا ہور :سنگ ميل پېلې کيشنز ، ١٩٨٩ء )

سليم اختر، دُا كُمْ ، شعوراورلاشعور كاشاعر .....غالب (لا مور: فيروزسنز لميثريس - ن)

سليم اختر، دُا کڻر، مرتب اقبال شعاع صدرنگ (لا ہور :سنگ ميل پبليکيشنز ، ١٩٧٨ء )

سليم اختر، ڈاکٹر، مرتب، اقبال مدوحِ عالم (لا ہور: بزم اقبال، طبع اول، ١٩٧٨ء)

سلیم اخرر، ڈاکٹر، فکرِ اقبال کے منور گوشے (لا ہور سنگ میل پبلیکیشنز، طبع اول، ۱۹۷۷ء)

سيآل، محمد حيات خان، (مرتب) احوال ونقدِ غالب (لا هور:معراج دين پرنٹرز ،نقشِ جديد، ٢٠٠٩ء)

صلاح الدين احمد ،مولانا ،صرير خامه جلداول تصوراتِ اقبال ،مرتبه معز الدين احمد (لا مور: المقبول پبلي كيشنز ،اشاعت سوم ،١٩٦٩ ء )

طاهرتو نسوى،مرتب،ا قبال اورمشاهير (لا هور :سنگ ميل پېلې کيش،١٩٧٨ء)

عابدعلى عابد،سيد، تليحات إقبال (لا مور: بزم اقبال ١٩٨٢ء)

عابدعلى عابد،سيد،شعرِ اقبال (لا هور:سنگِ ميل پېلې كيشنز،٢٠٠٣ء)

عبادت بریلوی، ڈاکٹر، جہان غالب (لا ہور: ادار ہ ادب و تنقید، ۱۹۸۷ء)

عبادت بریلوی، ڈاکٹر، غالب کافن (لا ہور: گلوب پبلشرز،۱۹۲۸ء)

عبدالله، ڈاکٹر، سید، مسائل اقبال (لا ہور: مغربی یا کستان اردوا کیڈمی، طبع اول، ۱۹۷۹ء)

عبدالله، ڈاکٹر،سید،مطالعهُ اقبال کے چند نئے رخ (لا ہور: بزم اقبال ،۱۹۸۴ء)

عبدالله، وْاكْمُ ،سيّد، وْتِي سے اقبال تك (لا مور :سنَّكِ ميل پېلى كيشنز ، ١٩٧٨ء)

عبدالله، دُاكِيرُ ،سيّد، نقدِ مير (لا هور:مكتبهٔ خيابانِ ادب، طبع سوم، ١٩٦٨ء)

عبدالحكيم، ڈاكٹر،خليفه،فكرا قبآل، (لا ہور:بزم اقبال،١٩٦٣ء)

عبدالرحمان بجنوري، وْاكْتْرِ بمحاسنِ كلام غالب،مقدمه ديوانِ غالب حديد المعروف نسخة محيديه (اگره:مفيد عام پريس،س-ن) عبدالمغنى، ڈاکٹر، اقبال کانظام فن (لاہور: اقبال اکیڈمی، طبع دوم، ۱۹۹۰ء) غلام رسول مهر، مولانا، نوائے سروش (شرح) (لا مور: شخ غلام علی ایند سنز س ن غلام رسول مهر،مولانا،مرتب خطوطِ غالب (لا مور: شيخ غلام على ايند سنز،اشاعت مفتم ،١٩٩٣ء) غلام رسول مهر، مولانا، مطالب بال جبريل (لا هور علمي برنتنگ بريس طبع پنجم، ١٩٨٢ء) غلام رسول مهر، مولانا، مطالب أسرار ورموز (لا بور: شخ غلام على ايند سنز، ١٩٦٠ء) فر مان فتحوِ ری، ڈاکٹر، اقبال سب کے لئے (کراچی:باب الاسلام پرنٹنگ پریس طبع اول، ۱۹۷۸ء) فر مان فتحوری، ڈاکٹر، غالب شاعرامروز وفر دا (لا ہور: اظہار سنز، ۱۹۷۰ء) فر مان فتحوری، ڈاکٹر، تنقیدی شذرات ومقالات (لا ہور:الوقاریبلی کیشنز، ۴۰۰۵ء) محمدا كرام، دُاكِير، شيخ ، عليم فرزانه (لا هور: اداره ثقافتِ اسلاميه طبع دوم، ١٩٧٧ء) محمدا كرام، ڈاكٹر، شخ، حيات عالب (لا مور: فيروزسنز، طبع اول، ١٩٥٧ء) محدا کرام، ڈاکٹر، شخے،موج کوژ (راولینڈی:سروسز بک کلب،۲۰۰۴ء) مجنوں گور کھ بوری، اقبال (ابوان اشاعت گور کھ بور،س ن مجنول گور کھ بوری، غالب ، مخص اور شاعر ( مکتبہ اربابِ قِلم ،۱۹۷۴ء) محدرياض، ڈاکٹر، برکات ِ اقبال (لا ہور:مقبول اکیڈمی، اشاعت دوم، ۱۹۸۸ء) محمة عبدالله قريثي، حياتِ اقبال كي كمشده كزيان (لا مور: بزم اقبال، اشاعت اول، ١٩٨٢ء)

محر عبدالله فریسی، حیات ِ اقبال کی کمشده کریاں (لا ہور: بزمِ اقبال، اشاعت اول، ۹۸۲ نذیر نیازی، سیّد، اقبال کے حضور ( کراچی: اقبال اکیڈی، ۱۹۷۱ء)

نیا فتچوری،علامه، غالب،فن اور شخصیت ( کراچی: اُردوا کیڈی سندھ،اشاعت اول،دسمبر ۱۹۸۷ء)

نیا فتچوری،علامه، بیسویں صدی میں اردوغزل (کراچی: اُردواکیڈی، ۱۹۸۷ء)

وزيرآ غا، دُاكْرُ، تنقيدوا حتساب (لا هور: مكتبهُ جديد بريس، طبع اول، ١٩٦٨ء)

وقار عظيم، سيد، وقار غالب، مرتبه ذا كثر سيد معين الرحن (لا هور: زامد بشير يرنثرز، اشاعت اول، ١٩٩٧ء)

وقارعظيم ،سيد، اقبآل شعراورفلسفي (لا هور:مطبعُ عاليه، ١٩٦٨ء)

يوسف حسين، دُاكْر، خان، روحِ اقبال (لا مور: القمر انثريرائزز، ١٩٩٧ء)

يوسف حسين، دُاكْرُ، خان، غالب اورا قبال كي متحرك جماليات (لا مور: اردوآ رئ بريس، اشاعت اوّل، ١٩٨٦ء)

يوسف سليم چشتى، پروفيسر، شرح ديوانِ غالب (لا هور عشرت پباشنگ ماؤس ١٩٥٩ء)

# رسائل اورمُجلّات:

نقوش، غالب نمبر (حصد اول) شاره ااا (لا بور: ادارهٔ فروغِ اُردو، فروری ۱۹۲۹ء)
نقوش، غالب نمبر (حصد وم) شاره ۱۱۳ (لا بور: ادارهٔ فروغِ اُردو، اکتوبر ۱۹۲۹ء)
نقوش، اقبال نمبر، مدیر محرطفیل، شاره ۱۲۱، (لا بور: ادارهٔ فروغِ اُردو، تمبر ۱۹۷۷ء)
نقوش، اقبال نمبر، (لا بور: اداره فروغِ اُردو، نومبر ۱۹۷۷ء)
نیرنگ خیال، اقبال نمبر، مرتبه میسم یوسف حسین (لا بور: ۱۹۳۳ء)
وکیل، اخبار (امرتسر: ۱۵جنوری ۱۹۱۳ء)
ماونو، رساله، اقبال نمبر، (شاره همبر ۱۹۷۷ء)

109472 Dar 03-01-2 w8